

| a delication to the |                                    |
|---------------------|------------------------------------|
|                     |                                    |
|                     |                                    |
| Deliversh           |                                    |
|                     |                                    |
|                     |                                    |
|                     |                                    |
|                     | 9 60                               |
|                     | فهرست                              |
| 5                   | چش لفظ                             |
| 7                   | تعارف                              |
| 13                  | علاء اور دفتري                     |
| 19                  | علاء كا عروج                       |
| 23                  | علماء اور يدرسه                    |
| 27                  | شربعت اور اریانی نظریه بادشاجت     |
| 33                  | بنیاد پرستی اور اصلاحی تحریکییں    |
| 39                  | علماء صفوی اور عثانی دور حکومت میں |
| 47                  | علماء عهد سلطنت مين                |
| 53                  | ابوالفضل كاخاندان اور علاء         |
| 59                  | اكبر اور علماء                     |
| 71                  | اورنگ زیب اور علاء                 |
| 75                  | بدرسه اور نصاب تعليم               |

| 113                   | ن کے بعد   | علماء بإكستاد |
|-----------------------|------------|---------------|
| 123                   | عاشره      | علماء اور م   |
| 143                   | يزيث       | علماء اور ح   |
| 151                   | ماجی بهبود | علماء اور -   |
| 155                   |            | مسلم امه      |
| 161                   |            | انتخاب        |
| 168                   |            | كتابيات       |
| 1/2                   | - 1        |               |
| <b>造</b> _W           |            |               |
|                       |            |               |
| 37.00                 |            |               |
| Zirking.              |            | 61            |
| Malpan                |            |               |
| Assemble Comme        |            |               |
| BUSTINESS STORY       |            | 3.5           |
| and grade a few texts |            |               |
| was the to            |            |               |
| sylled years and      |            |               |
| 12/14/20              |            | 1/2           |
| 10.3-12-10.40         |            |               |
|                       |            |               |

and the same of the first to the same of the

آج کے سیای طالات میں اس کتاب کی اہمیت اس لئے ہے کہ بید علماء کے سیای کردار کا تاریخی جائزہ' ان کی موجودہ سیای مرگرمیوں اور ان کے مقاصد کو سیجھنے میں مدد دے گی کیونکہ اس وقت علماء جس طرح سے سیاست میں داخل ہوئے ہیں' ان کا سے رول پاکتان کے ابتدائی دنوں میں جس شیں تھا۔

1970ء کی دھائی میں جب سے انہیں عرب طکوں سے امداد ملنی شروع ہوئی ہے۔ ان کا سیای کردار ان کے ذہبی کردار سے زیادہ اہم ہو گیا ہے۔ بلکہ ان میں سے پچھ ٹو الی جماعتیں ہیں جو محض سیای بن کررہ گئی ہیں ، جس کی دجہ سے علماء کا کردار جو اب تک تھا بہت حد تک بدل چکا ہے ، دین کی تبلیغ یا ذہب کے دفاع کے بجائے اب ان کا مقصد اقتدار پر قبضہ کرنا ، اقتدار میں شرکت کرنا ہے ، اس طرح سے دین کی ابھیت گھٹ کر ٹانوی رہ گئی ہے۔

النا القار كى جنك مين تشده كاجو عضر دوسرى ساى جماعتول مين ب وه



نظر آنے 'اور شان و شوکت والے طرز رہائش کو اختیار کرنے سے ان کی تشخیص عالموں والی نہیں رہی ہیں ' بلکہ یہ بھی جاگیرداروں کی صف میں شامل ہو گئے ہیں۔
لیکن پاکستان اور دو سرے مسلم ملکوں میں جو فرق ہے وہ یہ کہ اس شان و شوکت کی علامتوں کو اختیار کرنے کے باوجود ' یہ انتخابات میں کامیاب نہیں ہو سکتے میں ' کیونکہ لوگ اب بھی سیاست اور نہ ب کو علیحدہ سمجھتے ہیں ' اور علاء کے کردار کو صف منیلہ مسائل سمجھنے کی حد تک محدود رکھنا چاہجے ہیں۔

پاکتان میں علاء کی جماعتیں اس لئے مقبولیت حاصل نہیں کر عیس کونکہ ایوب فان کے بعد ہے ان کا تعلق کمی نہ کمی طرح ہے اقدار کے ساتھ رہا ہے اور جمال آمریت ناکام ہوئی وہاں علاء بھی آمروں کے ساتھ تعاون کرنے پر غیر مقبول ہوئے۔ ہمارے ساستدانوں کی بدعنوانیوں اور نا ابلی کے باوجود علا کی جماعتیں لام البدل کے طور پر اس لئے ابحر کر نہیں آ عیس کہ ان کے تاریخی کردار کی جو یادیں لوگوں کے ذہن میں ہیں وہ انہیں اس بات ہے روکتی ہیں کہ افتدار ان کے حوالے کیا جائے۔ اس لئے علاء پس منظر میں رجح ہوئے تو اپ از کو استعال کر رہے ہیں اور علی جائے۔ اس لئے علاء پس منظر میں رجح ہوئے تو اپ از کو استعال کر رہے ہیں اور علی حام کا تعلق ہے ان کا ذبن ابھی تک سیکولر ہے اس سیکولر ذبن کو برقرار رکھنے کے عوام کا تعلق ہے ان کا ذبن ابھی تک سیکولر ہے اس سیکولر ذبن کو برقرار رکھنے کے طور کی جائے۔ ان کا ذبن ابھی تک سیکولر ہے اس سیکولر ذبن کو برقرار رکھنے کے طور کی جائے۔ ان کا ذبن ابھی تک سیکولر ہے ناس سیکولر ذبن کو برقرار رکھنے کے سیکولر ہے ناس انہیں دور کیا جائے۔

ڈاکٹر مبارک علی حتبر 1993ء کلہور

دنیا کے بڑے نداہ بن بین میں آج پیٹہ ور ندہبی گروہ موجود ہیں ان کے ابتدائی دور میں کی خاص ایسے طبقے یا جماعت کا وجود نہیں تھا کہ جے ندہبی امور اور معاملات میں ممارت حاصل ہو۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ ابتدا میں ہر ندہب کی تعلیمات اس کے اصول اور قوانین انتمائی سادہ سے جو کہ آسانی ہے ہر فرد کی سمجھ میں آ جاتے سے اور جن پر آسانی سے عمل بھی کیا جاتا تھا۔ گر جسے جسے یہ نداہب پھیلے' اس کے ساتھ ہی ان میں مختلف سابی و ثقافتی گروہ شامل ہوتے گئے اور جب یہ نداہب ایک سابی طاقت بن گئے تو ان کے دھانچہ میں زبروست تبدیلی آئی کیونکہ اب ندہب کو ایک سادہ معاشرہ کے بجائے ایک وسیع' بیچیدہ معاشرے کے سابی' سابی اور معاشی عل کرنا تھے اور ان مسائل کے عل کے لئے قوانین وضع کرنا تھے' لنذا اس صورت حال کرنا تھے اور ان مسائل کے عل کے لئے قوانین وضع کرنا تھے' لنذا اس صورت حال میں اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ ایک ایسا طبقہ وجود میں آئے کہ جو ندہبی تعلیمات اور ندہی امور میں ماہر ہو اور جو ندہبی معاملات میں معاشرہ کی راہنمائی کر تعلیمات اور ندہی امور میں ماہر ہو اور جو ندہبی معاملات میں معاشرہ کی راہنمائی کر تعلیمات اور ندہی امور میں ماہر ہو اور جو ندہبی معاملات میں معاشرہ کی راہنمائی کر تعلیمات اور ندہی امور میں ماہر ہو اور جو ندہبی معاملات میں معاشرہ کی راہنمائی کر تعلیمات اور ندہی امور میں ماہر ہو اور جو ندہبی معاملات میں معاشرہ کی راہنمائی کر ایکیمات اور ندہ بی اس بات کی مرورت میں ماہر ہو اور جو ندہبی معاملات میں معاشرہ کی راہنمائی کر

ایک مرتبہ ایبا طبقہ وجود میں آگیا تو اس نے اپنے اقتدار اور طاقت کو محدود کرنے کے بجائے اور پھیلانا شروع کر دیا۔ خاص طور پر روزمرہ کی زندگی میں جو رسوات تھیں ان کی اوائیگی کا ذمہ اس نے اٹھا لیا اور پھر ان رسوات کی اوائیگی کو اس قدر پیچیدہ بنا دیا گیا کہ صرف وہی ان کو پورا کرنے کے اہل ہو گئے یہ صورت عال ہندہ نہم ہو گئے ہے صورت عال ہندہ نہم ہے کہ جمال نہ ہی رسوات کی اوائیگی صرف برہمن طبقہ ہی کر سکتا ہے۔ یہی وجہ تھی کہ ذات پات کی تقسیم کے ابتدائی دور میں اگرچہ اولیت کشری طبقہ کو بھی گر دفت گر بھر ہمن کا درجہ دو سرا ہو گیا اور برہمن کو اولیت مل گئی۔ پھر برہمن فی اپنی مالی حیثیت کو مغبوط کرنے کے لئے رسوات کی اوائیگی اس قدر منگی کر دی کہ اپنی مالی حیثیت کو مغبوط کرنے کے لئے رسوات کی اوائیگی اس قدر منگی کر دی کہ ایک عام آدی کے لئے وہ ایک بوجھ بن گئی۔ یہی وجہ تھی کہ ہندوستان میں بدھ نہیب نے اس کے ظاف بعاوت کی۔ گر بعد میں خود اس کے ہاں بھی بھکشوؤل کا ادارہ وجود میں آگیا اور ایک عام آدی ان کے ہاتھوں استحصال کا شکار ہو گیا۔

یں کھ عیمائیت میں ہوا'کہ جمال ابتداء میں کوئی ندہی جماعت نہیں تھی۔ گر بعد میں نہ صرف ایک طاقت ور ندہی جماعت وجود میں آئی بلکہ چرچ اور پوپ کے قائم ہونے کے بعد یہ ایک موثر جماعت بن گئی۔

اخلای معاشرہ میں بھی ای عمل کو دھرایا گیا۔ اس کے ابتدائی دور میں جب کہ مسائل اس قدر پیچیدہ نہیں تھے۔ ندہب کی تعلیم کو ہر فرد آسانی کے ساتھ سمجھ سکتا تھا لیکن جب فوصات اور ندہب کی تبدیلی کی وجہ سے بردی تعداد میں لوگ مسلمان ہونا شروع ہوئے تو اسلامی معاشرہ قبائلی دور سے نکل کر جاگیردارانہ اور الوکیت کے دور میں داخل ہو گیا۔ اس کے ساتھ ہی معاشرہ میں لاتعداد ایسے مسائل اٹھ کھڑے ہوئے

کہ جن کے بارے میں کوئی واضح احکامات نہیں تھے۔ لنڈا ان کے حل کے لئے ایک پیشہ ور طبقہ وجود میں آیا۔ آگ مسلمان معاشرہ کی ہدایت کا کام سنجال سکے۔

علاء کے اس طبقہ نے اپنی پوری زندگی نم بھی تعلیم کے حصول کے لئے وقف کر
دی اور قرآن حدیث نقد اور تغییر کے مطالعہ کے بعد وہ خود کو اس قائل پاتے شے
کہ وہ معاشرہ کے سای معاشی اور ساجی مسائل کا حل نم ب کی روشنی میں دے
سیں۔ لنذا شادی طلاق اور وراثت سے لے کر روزمرہ کی زندگی کے معاملات کہ
علیں۔ لنذا شادی طلاق اور وراثت سے لے کر روزمرہ کی زندگی کے معاملات کہ
علیل کیے کیا جائے؟ لباس کس فتم کا ہو؟ اور کھانا کیے کھایا جائے؟ وغیرہ تک کے
مسائل میں لوگ ان سے یوچھنے گئے۔

دوسری طرف حکومت نے عدالتی امور اور انتظامیہ میں ان کا تقرر کرنا شروع کر
دیا۔ جن میں قاضی' مفتی اور صدر کے عمدے قائل ذکر ہیں۔ ان حیثیتوں میں علاء
ندہبی تعلیمات اور اپنے علم کی روشن میں فتوے دیا کرتے تھے کہ جس پر عمل کرنا ہر
مسلمان کے لئے ضروری تھا۔

اس طرح آگے چل کر علماء کی دو قسمیں وجود میں آئیں۔ ایک وہ جو کہ اعلیٰ تعلیم یافتہ مولوی تعلیم یافتہ علیہ یافتہ مولوی تعلیم یافتہ علیہ یافتہ مولوی مسجدوں کے امام اور خطیب بن گئے اور اس طرح ان دونوں اقسام کے علماء نے معاشرہ میں علیحدہ کردار اوا کئے۔ اعلیٰ تعلیم یافتہ علماء حکومت کے عمدے داروں کی حیثیت سے پیچیدہ قسم کے سامی عابی اور معاشی مسائل کا حل پیش کرتے ہے۔ کی حیثیت سے پیچیدہ قسم کے سامی عابی اور معاشی مسائل کا حل پیش کرتے ہے۔ جب کہ دوسری قسم کے مولوی پیدائش شادی اور موت کی رسومات کی اوائیگی کرتے ہے۔

شیعوں میں علاء کی درجہ بندی ان کے علم اور تجربہ کی بنیاد پر کی گئی ہے اور اس

لیں ہر عالم کو مولِّ ملی ہے کہ وہ ایک ورجہ سے دوسرے درجہ لیں جا لیکے۔ ان لیس مجتند' آیت اللہ' امام' اور نقیعہ کے درجات ہیں۔ اس طرح درجہ کے لحاظ سے ہر ایک کے علیحدہ فرائض ہیں۔

علماء نے معاشرے کے دو سرے طبقوں سے خود کو علیحدہ سے شناخت کرنے کی غرض سے اپنا علیحدہ لباس مخصوص کرلیا ہے اور اب صورت عال بیہ ہے کہ ہر مسلک کے علماء کا علیحدہ لباس' داڑھی کی مخصوص تراش اور پگڑی یا ٹوپی ہوتی ہے' جو اس کے فرقہ یا جماعت کی پیچان ہو جاتی ہے۔ جب بھی لوگ ان سے مخاطب ہوتے ہیں تو ان کے فام کے ساتھ مولوی صاحب یا مولانا کا اضافہ کرتے ہیں اوٹے درجہ کے عالم خود کو علامہ کملانا پند کرتے ہیں۔

اب لئے یہ کمنا مناسب نہیں ہے کہ اسلام میں کمی ذہبی گروہ کا وجود نہیں علاء کی شکل میں یہ ذہبی گروہ کا وجود نہیں علاء کی شکل میں یہ ذہبی طبقہ موجود ہے اور ہروہ شخص جو مسلمان گرانہ میں پیدا ہوا ہے اس کی زندگی میں پیدائش سے لے کر موت تک مولوی کا وجود ہوتا ہے اور سیکولر ہونے کے باوجود ایک مسلمان اس پر مجبور ہے کہ روزمرہ کے مسائل میں ان کے مشورہ کو تشلیم کرے۔

کی وجہ ہے کہ اردو کے بہت ہے اخباروں میں ہرہفتہ مسئلہ مسائل کا ایک کالم آتا ہے کہ جس میں مولوی فتوے دے کر ان کا حل پیش کرتا ہے اور اس طرح علاء عام آدی کی زندگی ہے لے کر اس کے روز مرہ کے معاملات اور پلیک لائف میں عمل دخل کرتے ہیں۔ مسلمان معاشرہ میں چونکہ فذہب زندگی کے ہر شعبہ میں پوست ہے اس لئے ہرنیا کام شروع کرنے سے پہلے یا ہرنی چیز اختیار کرتے وقت اس بات کی ضرورت سمجی جاتی ہے کہ اس کے بارے میں علاء سے رائے لے لی جائے کہ بیہ ندہب نے مطابق ہے یا ہیں۔ اس ربحان کی وجہ سے مسلمان معاشرہ میں علماء کی اہمیت بردھ گئی ہے اور وہ ان معاملات پر بھی مشورے دیتے ہیں کہ جن کے بارے میں ان کا علم محدود ہو تا ہے۔ اس لئے اکثر متضاد فتوے دے دیئے جاتے ہیں جو مسائل کو حل کرنے کے بجائے انہیں اور الجھا دیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آبادی کے کنٹرول ' انشورنس' بنگنگ اور انٹریٹ کے مسائل اب تک ندہی طور سے حل نہیں ہوئے اور یہ اس بات کا جُوت ہے کہ علماء بدلتے ماحول اور اس کے نقاضوں سے ناواقف

## علماء اور دفتری (بیورو کریش)

اسلامی تاریخ کے اولین دور میں ' فرہی لوگوں کا ایک ایبا طبقہ پیدا ہوا جو کہ خانہ بنگیوں اور مسلمانوں کے قتل عام ہے انتہائی بدول تھا۔ اور اس لئے یہ سجھتا تھا کہ ان حالات میں سیاست میں حصہ لیتا اور کی ایک جماعت کا ساتھ ویٹا اس کے مترادف ہے کہ مسلمانوں کو تباہ و برباد کیا جائے ' ان کے اتحاد کو توڑا جائے اور ان کی طاقت کو کرور کیا جائے گر اس کے ساتھ ساتھ ان لوگوں کے ذہن میں یہ بھی تھا کہ وہ طاقت کو کرور کیا جائے گر اس کے ساتھ ساتھ ان لوگوں کے ذہن میں یہ بھی تھا کہ وہ طالت کے سامنے کمزور ہیں اور ان میں اتی طاقت شمیں ہے کہ وہ ان کا رخ موڑ کیس یا تبدیلی لا سیس۔ اس لئے اس گروہ میں سیاست کے خلاف نفرت کے جذبات کیس یا تبدیلی لا سیس۔ اس لئے اس گروہ میں سیاست کے خلاف نفرت کے جذبات پیدا ہوئے اور انہوں نے اس کا حل یہ نکالا کہ دنیاوی معاملات کو ترک کرکے فرہب میں سمارا لیا جائے اور فرہی تعلیمات کو حاصل کرکے اس بات کی کوشش کی جائے کہ لوگوں کی اخلاقی اور روحانی زندگی سر مر سکے۔

اس صورت حال میں ندہی لوگوں یا علاء کا بد گروہ سیاست سے بالکل کنارہ کش



کی کہ حکومت سے دور رہ کر ذہبی تعلیمات کے حصول میں خود کو وقف کر دیا جائے۔
ان میں اور امیہ فاندان میں اس دجہ سے بھی تصادم نہیں ہوا کہ انہوں نے اپنی
حکومت میں عربی روایات و اقدار کو باتی رکھا اور ان کا تحفظ کیا اور ایک طرح سے
انہوں نے مطلق العنائیت کو اختیار نہیں کیا بلکہ عربی قبائلی روح کو برقرار رکھا۔ اس
وجہ سے ان کے دور حکومت میں عربوں کا غیر عربوں پر تسلط قائم رہا اور انہیں جو
مراعات ملیں ان کی وجہ سے وہ حکومت کے خلاف نہیں ہوئے۔

لکن یہ صورت طال اس وقت تبدیل ہوئی جبکہ امیہ فاندان کے فلاف عباسیول نے تخریک چلائی اور جو بالا فر ۲۵۵ء میں کامیاب ہوئی۔ جس کے بتیجہ میں امیہ فاندان کا تختہ الٹ دیا گیا اور ان کی جگہ عبای فاندان نے اپنی حکومت قائم کر لی۔ چونکہ عبای انقلاب ایرانیوں کی وجہ سے کامیاب ہوا تھا اس لئے نئی حکومت میں ایرانیوں کا تسلط بردھ گیا اور فلیفہ کے دربار میں تمام اعلیٰ عمدے ایرانیوں کو مل گئے۔ یہ اسلامی تاریخ کا ایک اہم واقعہ تھا کیونکہ اس میں ایرانیوں اور عربوں کا باہمی طلب ہوا۔ گرچونکہ عربوں کو اپنے سیاسی افتدار سے باتھ دھونا پڑے اور ساتھ ہی میں ان کا سابی اور ثقافی تسلط بھی ٹوٹا اس وجہ سے ان میں ایرانی ایرات کے خلاف ان کا سابی اور ثقافی تبدا ہوئے۔

اس لئے اس مرحلہ پر عربوں نے علماء کے ذریعہ اس بات کی کوشش کی کہ ایرانی
دفتری اور نوکر شاہی سے نجات حاصل کی جائے جو کہ خلیفہ کے دربار میں کمل طور پر
تسلط حاصل کر چکے تھے۔ اس تصادم نے علماء کے اس طبقہ کو جو اب تک سیاست سے
دور نہ جی تعلیمات کے حصول میں معروف تھا۔ اسے دوبارہ سے سیای طور پر باعمل کر

دیا۔ علماء نے اپنے اثر و رسوخ اور طاقت کو قائم کرنے کے لئے اس بات کی کوشش کی کہ خلیفہ کو شریعت کی بالاد تی کی کہ خلیفہ کو شریعت کی بالاد تی اللاد تی اللاد تی اس کی تشریح اور آویل کرنے کے لئے ان ہی کی ضرورت ہو گا کہ تمام معاملات میں ان کی ضرورت ہو گا کہ تمام معاملات میں ان سے مشورہ کرے۔

دوسری طرف ایران کے دفتری یا نوکر شاہی سے تعلق رکھنے والا گروہ تھا کہ جنہیں عبای انقلاب کے نتیجہ میں انظامیہ اور سیاست میں بالادسی حاصل ہو گئی تھی' اس لئے وہ چاہتے تھے کہ اس برقرار رکھنے کے لئے قدیم ایرانی سلطنت کے ڈھانچہ کو دوبارہ سے قائم کیا جائے اور ساتھ ہی میں ساسانی دور کی درباری رسومات اور روایات کو واپس لایا جائے کہ جس میں ایک مطلق العنان بادشاہ ایک طاقت ور انظامیہ کی مدو سے حکومت کرتا ہے اور دونوں ایک دوسرے کے لئے لازم و طردم ہوتے ہیں۔ ان کے اس ڈھانچہ میں علاء اور شربیت کی بالا دستی شامل نمیں تھی بلکہ علاء کور شی ایران کے زوشتی نہب کے موہوں کی طرح ریاست کے ماتحت تھے' اور مادشاہ کا کہا ہوا ہے لفظ قانون کی حیثیت رکھتا تھا۔

بدلتی ہوئی سیای صورت حال نے ایران کے دفتری یا نوکر شاہی کے ہاتھوں کو مضبوط کیا کیونکہ جب نوحات کے ذریعہ عبای سلطنت میں توسیع ہوئی اور اس میں نے علاقے اور مختلف نداجب کے لوگ شامل ہوئے تو اس کے متیجہ میں بہت سے انظامی مسائل کے ساتھ نے ساجی اور ثقافتی مسئلے بھی پیدا ہوئے جن کی وجہ سے اس بات کی ضرورت محسوس کی گئی کہ خلیفہ اپنے لا محدود اختیارات کو استعال کرتے ہوئے انہیں عل کرے ان کے حل میں خلیفہ نے سب سے پہلے اپنے ذاتی اور ہوئے انہیں عل کرے ان کے حل میں خلیفہ نے سب سے پہلے اپنے ذاتی اور



ای وجہ ہے اس تصادم بیل علماء کی میہ کوشش کہ وہ خلیفہ کی سای طاقت کو محدود کرکے اے شریعت کے ماتحت کر دیں ' ناکام ہو گئی اور اس کے برکش ایران کے دفتری لوگوں نے خلیفہ کو ایران بادشاہت کے ڈھانچہ بیں ڈھال دیا اور جن علماء نے ان کے راستہ بیل ماکل ہونے کی کوشش کی ' انہیں سخت سزا کیں دی گئیں۔ جن بیل ہے ایک مثال الم منبل (دفات ۸۵۵) کی ہے کہ جنہوں نے خلتی قرآن کے بیل ہے مثال الم منبل (دفات ۸۵۵) کی ہے کہ جنہوں نے خلتی قرآن کے نظریہ کو تشلیم کرنے سے انکار کر دیا ' اور خلیفہ کی جانب سے دی جانے والی ہر سزا کو برداشت کیا لیکن بیہ انفرادی مثالیں ہیں۔ علماء کی اکثریت نے حالات کے تحت خلیفہ کی مطلق العنانیت کو تشلیم کر لیا ' اور خود کو اس کی ماتحتی بیل دے کر اس کے ہر عمل کو مائز قرار دیے کے لئے فتویٰ دینا شروع کر دیا۔

یماں پر سے سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ آخر علاء کو کیوں اس تصادم میں شکست ہوئی اور کیوں ایرانی نوکر شاہی ان کے مقابلہ میں کامیاب ہوئی اور کیوں شریعت پر سای نقاضے غالب آئے؟ اس کا جواب سے ہے کہ علاء کے پاس کمی ہم کی سائی طاقت نہیں تھی۔ ان کے پاس مرف نم ہی علم تھا کہ جس کی بنیاو پر وہ اپنے مخالفین سے متصادم تھے ' جب کہ اس کے مقابلہ میں ایرانی نوکر شاہی کے پاس سای طاقت تھی اور بدلتے ہوئے حالات میں اس بات کی ضرورت تھی کہ خلیفہ زیادہ سے زیادہ طاقت ور ہو۔ اس کے علاوہ جہاں تک عوام کا تعلق ہے ان کا اس تصادم سے کوئی واسط نہیں تھا اور علاء ان کی جمایت حاصل کرنے میں اس لئے ناکام ہو گئے کہ اس وقت سایی احتجام کی وجہ سے انہیں امن و اہان اور خوش حالی میسر تھی اور اس میں وقت سایی احتجام کی وجہ سے انہیں امن و اہان اور خوش حالی میسر تھی اور اس میں

انہیں کوئی دلچی نہیں تھی کہ کون سی جماعت کیا حاصل کرنا جاہتی ہے اور سب سے بردھ کریہ کہ بدلتے ہوئے حالات میں علاء کے پاس اتنا علم نہیں تھا کہ وہ ساجی' معاشی مسائل کا حل چش کر سکیں' اور ایبا حل جو معاشرے کے مختلف طبقات کے لئے قابل تبول بھی ہو۔

اس طرح سے علماء کی فکست کے بعد سیاست اور خرجب علیحدہ علیحدہ ہو گئے اور علماء اپنی ناکامی کے بعد دوبارہ سے ذہبی تعلیم کے حصول میں معروف ہو گئے اور انہوں نے اپنی توجہ اس بات پر مبذول کر دی کہ لوگوں کی روحال زندگی کو کیے بمتر بنایا جائے؟

ان کے بیجہ میں اسلامی معاشرے میں دو قتم کے رجانات پیدا ہوئے۔ اول ریاست کی سربرتی میں ایسے سیاس ادارے اور جمد گیر ثقافتی روایات پیدا ہوئیں کہ جنوں نے معاشرہ میں رواداری کو پیدا کیا اور غیر مسلموں کو معاشرہ کا ایک حصد بنا کر انہیں اس بات کا موقع دیا کہ وہ اس کی تقیر اور ترقی میں بحربور حصد لیں' اس کی ایک مثال عباسیوں کے قائم کردہ دارالحکمت میں ہے کہ جس میں عیمائی اور یمودی علماء شامل سے کہ جنوں نے بونانی علوم کے عربی میں ترجے کئے۔

دوسرا مثبت فائدہ سے ہوا کہ عربوں نے غیر عرب ثقافت کو اختیار کرکے ذہن کو کشادہ کیا جس کی وجہ سے عباسی دور میں علم و ادب میں ذہردست ترتی ہوئی۔
اس کے مقابلہ میں علاء نے معاشرہ میں شک نظری کی روایات کو برقرار رکھتے ہوئے جرنی چیز کی مخالفت کی اور اسلام کی پاکیزگی کو اس میں سمجما کر اس میں صرف عبی ثقافت باتی رہے اور دو سمرے عناصر سے اسے پاک کر دیا جائے۔
اگرچہ علاء کو اس مرحلہ یر فکست ہوگئ گر دیکھا جائے تو یہ ترتی پند اور رجعت اگر جہ اور دو مرح

#### علماء كاعروج

اگرچہ آریخ کے اس پہلے تصادم میں علماء کو ناکامی ہوئی اور وہ سیای طور پر اقدار ماصل کرنے میں ناکام رہے 'گر اس شکست اور ناکامی کے باوجود انہوں نے ہمت نہیں ہاری بیہ تو ضرور ہوا کہ انہوں نے سیاست سے کنارہ کشی کرکے دربار کی ملازمت کرلی اکثر نے اپنی توجہ ذہبی تعلیمات کے حصول اور فروغ میں نگا دی اور اس کوشش میں مصوف رہے کہ ان بنیادوں پر وہ معاشرہ میں اعلیٰ اور باعزت مقام حاصل کوشش میں مصوف رہے کہ ان بنیادوں پر وہ معاشرہ میں اعلیٰ اور باعزت مقام حاصل کرس۔

بدلتے ہوئے حالات نے انہیں پھراس بات کا موقع دیا کہ وہ ایک موثر جماعت
کی حیثیت ہے ابھریں' انہیں اس بات کا موقع عباسیوں کی نئی فقوحات کی دچہ سے طا
کہ جس کے نتیجہ میں نہ صرف نے علاقوں پر قبضہ ہوا بلکہ نئے لوگ بھی ان کے
ماتھ آئے۔ ان نئے لوگوں میں تبلیغ کا کام مشنری علماء نے کرنا شروع کر دیا اور جو
لوگ مسلمان ہوئے ان میں ان علماء کے لئے احرام کے جذبات پیدا ہوئے کہ جنہوں



باعزت مقام مل کیا اور ان میں سے اکثر کو تو اولیاء کا ورجہ وے دیا گیا-

ان نے معاشروں کے نو مسلموں میں علاء کا اثر و رسوخ اِس وجہ سے بھی بردھا کہ ان کی مادری زبان عربی نہیں تھی۔ اس لئے قرآن ' تغیر' حدیث اور نہ ہی تعلیمات کو ان کے لئے سجھنا مشکل تھا۔ اس لئے انہیں ایسے لوگوں کی ضرورت تھی کہ جو عربی زبان جانے ہوں اور ان میں سے المیت ہو کہ انہیں نہ ہی تغلیمات ان کی زبان میں اس کے اس کی وجہ سے علاء کی ایمیت بردھ گئی اور بہت جلد نہ ہی تعلیمات اور معلومات پر ان کا قبضہ ہو گیا اور اس نے ایک ایمی جماعت کو پیدا کرنے میں مددی جو نہ جب اور لوگوں کے درمیان میں ایک واسطہ کا کام وے۔

اس کے ساتھ ہی تبدیل ہوتے ہوئے سائی معاشی اور سابی حالات کی وجہ سے اسلام میں چار فقی نداہب نے مقبولیت حاصل کر بی۔ جن میں حفی 'شافعی' مالکی اور عنبی جین' ان کے اٹرات اسلامی دنیا کے مختلف ملکوں میں آہت آہت تھیا۔ یماں شک کہ ہر مسلمان پیدائش طور پر ان چار میں سے کسی ایک کو مانے والا ہو گیا۔ چو تکہ یہ فقتی نداہب انتائی پیچیدہ تھے۔ اس لئے ان پر عبور حاصل کرنا اور پھر ان کی روشنی میں مختلف مسائل پر فتوے دینا ہر آدمی کے بس میں نہیں تھا۔ اس لئے علماء نے ان میں دسترس حاصل کرکے معاشرے کی ندہی راہنمائی حاصل کرل۔ اس کی وجہ نے ان میں دسترس حاصل کرکے معاشرے کی ندہی راہنمائی حاصل کرل۔ اس کی وجہ سے ہر مسلمان اس امر پر مجبور ہوا کہ وہ اپنے مسائل کے لئے علماء سے اس مشکل اور پیچیدہ کرے۔ علماء نے اس مقصد کے لئے دارالافاء قائم کئے کہ جمال مشکل اور پیچیدہ مسائل پر فتوے دیئے جاتے تھے۔

اس عمل في مسلمان معاشره من رياست اور زبب كو عليده كر ديا كوتك اب

ریاست کا کام بیر تھا کہ وہ ٹیکس وصول کرے۔ لوگوں کو انصاف دے اور ملک میں قانون کی بالادستی قائم کرکے لوگوں کو شخط دے۔ جب کہ دوسری جانب علاء کا کام بیر تھا کہ ذہبی تعلیمات کو پھیلائیں اور فقمی ذاہب کی روشنی میں فقے دے کر لوگوں کی ساجی و ثقافتی اور معاشی الجمنوں کو دور کریں۔

لکین سے صورت حال ایک بار پھر تبدیل ہوئی۔ جب عبای ظافت میں زوال کے آثار شروع ہوئے تو اس کے نتیجہ میں جگہ خود مخار صوبائی حکومتیں وجود میں آنے لگیں اور نے حکمران ظائرانوں نے سابی افتدار قائم کرنا شروع کر دیا۔ ان نے حکمران ظائرانوں کو نہ صرف سیای طاقت کی ضرورت تھی کہ جو ان کے پاس فوج کی شکل میں موجود تھی' اور اس کے ذریعہ وہ اپنی خود مخاری کو قائم رکھنے میں مصروف شے' گر اس کے ساتھ ساتھ انہیں غربی سارے کی بھی ضرورت تھی کہ جو انہیں ظافت سے علیحرگی کا جواز دے اور لوگوں کو مطمئن کرے کہ ان کی آزادی اور خود مخاری کی اصل وجد فرجب کا شخط ہے۔

اس لئے ان نئی صوبائی حکومتوں نے علماء کو ریاست کے ڈھانچہ میں ضم کر لیا اور ان کے لئے خاص ذہبی و عدالتی عمدے مقرر کئے گئے، جن میں قاضی، مفتی اور صدر شامل تھے۔ اس کے علاوہ انہیں فیکس جمع کرنے، سزائیس دینے اور ملک میں امن و امان قائم کرنے کے فرائض بھی سونچے گئے۔ انظامیہ میں شمولیت کے بعد علماء کا طبقہ نے ہبی جماعت سے نکل کر سیاسی اور ساجی طبقہ اعلیٰ میں شامل ہو گیا۔ جس کی وجہ سے ان کی حیثیت تبدیل ہو گئی اور انہوں نے دولت مند تاجروں، امراء، اور دربار کے اعلیٰ عمدے داروں کے خاندانوں میں شادی میاہ کرکے خود کو اس میں شامل ربارے دیانچہ اس عمد میں، یعنی گیارہویں و بارہویں صدیوں میں ایسی بست سی مثالیں کرلیا۔ چنانچہ اس عمد میں، یعنی گیارہویں و بارہویں صدیوں میں ایسی بست سی مثالیں



ہیں۔ جس کا مطلب سے ہوا کہ نہ ہی امور کے ساتھ ساتھ انہوں نے سیاس اقتدار مجی ماصل کر لیا تھا اور حکومت کا ایک حصد بن گئے تھے۔

اگرچہ یہ ضرور ہوا کہ ریاست میں شمولیت کی وجہ سے علاء کے کردار بر زبردست اثر مرا کیونکہ اب انہوں نے حکومت و حکمان کے مفادات کا شخفط شموع کر رہا اور خود کو لوگوں سے علیحدہ کرکے ان کے ساتھ رعیت والا سلوک شمورع کروہا۔ ان کا بیر کردار اس دور کی تاریخ میں واضح طور بر موجود ہے کیونکہ اُنہوں نے انی زمین حیثیت کو حکمران کے مفاد کے لئے استعال کیا اور دربار میں جو ساسی عمل حاری تھا اس کی مخالفت کرنے کے بحائے اس کی حمایت کی مثلا ان میں سے اکثر شای فاندانوں نے لوگوں میں ای حیثیت کو تتلیم کرانے کے لئے اس بات کے دعوے کئے کہ ان کا تعلق قدیم ارانی شاہی خاندانوں سے ہے اور اس مقصد کے لئے انہوں نے دربار میں قدیم ایرانی رسوات کو رواج دیا اور قدیم ایرانی شوار جن میں نو روز کا تہوار قابل ذکر ہے اسے بری شان و شوکت سے منانا شروع کر دیا۔ ان کے درماروں میں شراب اور عیش و عشرت کی محفلیں' ناچ و گانا و رقص عام تھے' مگر علماء نے اس بورے عمل کو خاموشی سے دیکھا اور ضرورت بردی تو اس کے حق میں ہی فیصلہ دیا اور اینے ساجی و ساسی مرتبہ کو برقرار رکھنے کے لئے اس نظام کی حمایت کی۔ اس کا نتیجہ سے ہوا کہ اگرچہ ان کا ساجی مرتبہ تو بدھ گیا۔ مگر دولت و سای اقتدار نے لوگوں میں ان کی عزت کو کم کر دما اور اس کے بعد سے ادب شاعری اور لطیغوں و قصوں و کمانیوں میں ان کا ذکر استہزا نماق کے طور پر آنے لگا۔

#### علماء اور مدرسه

مرسہ کے قیام سے پہلے ' ذہبی تعلیم یا تو استاد کے گھر پر دی جاتی تھی اور یا پھر مجد میں ' کہ جمال بیک وقت کی استاد اپنے علقے بنا کر طالب علموں کو پڑھایا کرتے تھے۔ یہ تعلیم عام طور پر نجی ہوتی تھی اور ریاست بہت کم ان کی مالی امداد کیا کرتی تھی۔ اگر کوئی علاء ' استادوں ' اور ند ہی تعلیم کے لئے چندہ دے اور ان کی مالی اعانت کرے تو اسے نیک کام سمجھا جاتا تھا۔ اس وجہ سے اکثر جلد ہی تعلیم کا خرچہ گاہے بھی حضر حضرات کی مدد سے چلا کرتا تھا۔ جن میں تاجر امراء ' اور حکومت کے اعلیٰ عمدے دار شامل ہوا کرتے تھے۔

جب عبای ظافت کی کزوری کی وجہ ہے ' ظافت کے صوبوں میں آزاد حکومتیں قائم ہونا شروع ہو کی تو ان کو ایسے تربیت یافتہ علماء کی ضرورت تھی کہ جو قاضی ' مفتی' اور صدر کے عمدوں کے لئے مناسب ہوں۔ چنانچہ اس ضرورت کو پورا کرنے کی غرض سے مدرسہ کی ضرورت بڑی تاکہ ایک ایبا ادارہ ہو کہ جمال باقاعدہ تعلیم و

تربیت کے بعد علاء کو تیار کیا جا سکے۔ کما جا آ ہے کہ پہلا مدرسہ خراسال میں قائم ہوا'

اور اس کے بعد اس کی تقلید کرتے ہوئے اسلامی دنیا کے مختلف حصول میں مدرے قائم ہونا شروع ہو گئے۔

چونکہ ایک مدرسہ کے لئے ضروری تھا کہ اس کی ایک عمارت ہونی چاہیے کہ جس بیں استادوں و طالب علموں کے لئے کتب خانہ ہو' اس بیں باقاعدہ شخواہ دار اساتذہ ملازم ہوں اور طالب علموں کی رہائش کے لئے ہاشل ہو' اس لئے ایک ایا ادارہ چندوں کے سارے نہیں چل سکا تھا۔ اس کے لئے باقاعدہ آمدنی کی ضرورت تھی۔ اس لئے ان مدرسوں کو ریاست نے مالی امداد فراہم کی اور اس طرح ریاست نے مالی امداد فراہم کی اور اس طرح ریاست نے نہ صرف مدرسوں پر اپنا تسلط قائم کر لیا بلکہ غربی تعلیم کو بھی اپنے مفادات کے لئے استعمال کیا۔

ان مرسول کا پہلا مقصد تو بہ تھا کہ ایسے لوگوں کی تربیت کی جائے جو شریعت و فقی امور میں ممارت رکھتے ہوں آ کہ بہ لوگ عدالتی عمدوں پر مقرر کئے جاکیں۔
اس لئے بہت جلد ایسے مدرے قائم ہونا شروع ہو گئے کہ جو چار سی فقتی خابب میں طالب علموں کو تعلیم دیتے تھے اس کی وجہ سے مدرسہ ایک ایبا مرکز ہو گیا کہ جو معاشرے کی ذہبی ضروریات کو پورا کر آ تھا، اور خربی اقدار کا تحفظ کر آ تھا۔

سن عالم اسلام کے مقابلہ میں ' مصر میں فاطمی خلافت (۹۰۹ سے ۱۵۱۱) نے مشہور الازھرکی بنیاد ڈالی جو کہ اگرچہ معجد کا نام تھا گریہ ایک درسہ تھا کہ جس کا مقصدیہ تھا کہ بیاں ایسے مشنری علاء کی تربیت کی جائے کہ جو سنی عقائد کے خلاف تبلیغ کرکے لوگوں کو شیعی عقائد کی طرف مائل کر سکیں۔ فاطمی ریاست نے الازھرکی کمل طور پر مربری کی اور اس میں مشہور علاء کو بحثیت استاد کے مقرر کیا اور ان کی اچھی

"خواہیں مقرر کیں تاکہ وہ اطمینان کے ساتھ درس و تدریس میں مشغول رہ سکیں۔
تقریباً دو سو سال تک الازھر شیعی عقائد کی تعلیم کے لئے مشہور رہا کہ جس کے تربیت
یافتہ مبلغ علماء پوری اسلامی دنیا میں مچیل گئے اور برے موٹر انداز میں انہوں نے
اپنے عقائد کی تبلیغ کی۔ ان مشنری علماء کی سرگرمیاں اس قدر خفیہ اور اس قدر اثر
کرنے والی تھیں کہ اس سے سی معاشرے پریٹان ہو گئے اور انہیں ان سے
زیروست خطرے کا احماس ہوا۔

للذا اس صورت حال سے خفیے کے لئے سلجوق خاندان کے مشہور وزیر نظام الملک (وفات- ۱۰۹۲) نے مدرسوں کا ایک سلسلہ شروع کیا جو اس کے نام سے مدرسہ نظامیہ مشہور ہوا۔ یہ مدرسے بغداد' نیٹاپور' ہرات' اصغمان 'اور موصل بیں قائم ہوئے۔ بغداد کے مدرسہ کے پرنیل مشہور نہبی عالم غزالی (وفات ۔ ۱۱۱۱) ہے ان مدرسوں کی نہبی تعلیم میں حنی و شا نعی' فقبی مسالک پر زور دیا جاتا تھا' اور ساتھ بیں مدرسوں کی نہبی تعلیم میں حنی و شا نعی' فقبی مسالک پر زور دیا جاتا تھا' اور ساتھ بیں انہیں اس مقصد کے لئے تربیت دی جاتی تھی کہ وہ شیعہ' اسا عیل' اور قرا مطی تحریکوں کا مقابلہ کرتے ہوئے ان کے عقائد کو رد کرس۔

اس نہ ہی تصادم کا متیجہ یہ ہوا کہ دونوں جانب سے علماء کو انتائی اہمیت مل گئی اور انہیں سنی و شیعہ حکومتوں کی جانب سے نہ صرف مالی الداد طفے گئی بلکہ ان کی سرپرستی حاصل ہو گئی۔ اس کی وجہ سے معاشرے میں ان کا ساجی رتبہ براہ گیا اور ان کو بھی یہ احساس ہو گیا کہ ان کا تعلق اس گروہ سے ہے کہ جو صراط متنقیم پر ہیں۔ اس لئے یہ ان کا فرض ہے کہ وہ لوگوں کی راہنمائی کریں اور حکمرانوں کے اعمال کی بھی جائج پر قال کریں آکہ وہ فہ ہب سے دوگردائی نہیں کر عیں۔

لكن مدرسه ك دو نتائج فك ايك طرف تو اس في علماء كو منظم كيا- انسيس



اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ہوا کہ ان مدرسوں نے ایک بدی تعداد میں فارغ التحصیل طالب علموں کو پیدا کرنا شروع کر دیا جس کی وجہ سے ریاست میں جتنی مانگ تھی۔ یہ اس سے زیادہ بردھ گئے اور جب انہیں کوئی کام کرنے کو نہیں رہا تو غربت و بے روزگاری کے ہاتھوں مجبور ہو کر انہوں نے ذہبی مسائل اور تنازعے پیدا کرنا شروع کر دی قادر فرقہ واریت کو خوب ہوا دی۔ چونکہ انہیں ریاست میں حمدے نہیں طے۔ اس لئے انہوں نے حکومت کی بھی مخالفت شروع کر دی اور ساتھ ہی میں ان علاء کو بھی اپنی تقید کا نشانہ بنایا کہ جو ریاست عمدے دار تھے۔ ان کی نظر میں یہ علاء ذہب کا کاروبار کر رہے تھے اور دین احکامات کی خلاف ورزی کرتے ہوئے ان سے روگردانی میں معروف تھے۔

اس لئے انہوں نے ان علماء کو علماء سو کما اور خود کے لئے علماء حق کا لقب اختیار کیا۔ گر اس سارے مسئلہ نے ایک نئی صورت حال اختیار کرلی کیونکہ علما سو اور علماء حق میں بھی متفقہ فیصلہ نہیں ہو سکا اور جرگروہ ایک دوسرے کو اس سے مخاطب کرتے رہے۔

اپ مقدمہ کو مغبوط کرنے کی غرض سے علاء نے لوگوں کی طرف توجہ دی اور فراس معاملات پر ان کے جذبات کو اجمارنا شروع کر دیا اس کا مقیمہ یہ ہوا کہ مسلمانوں میں فرقہ واریت کی بنیادیں پڑ گئیں اور فرجبی بنیادوں پر ایک دو سرے سے نفرت کی ابتداء ہو گئے۔

## شربعت اور امرانی نظریه بادشاهت

ایک مسلمان حکران کی کیا خصوصیات ہونی چاہیں؟ اس مسئلہ پر عبای خلافت کے تائم ہونے کے فررا بعد ارانی دفتری لوگوں اور علماء میں سیاسی افتدار کے لئے پہلا تصادم ہوا تھا' علماء کا موقف تھا کہ مسلمان حکران کے لئے ضروری ہے کہ وہ شریعت کے احکامات کی پیروی کرے اور اس کی بالا دستی قائم کرتے ہوئے اپنے ذاتی مفادات اور سیاسی معاملات کو اس کے ماتحت کروے۔

اس کے مقابلہ میں ایران کے وفتری یا عمدے دار ایران کے قدیم نظریہ بادشاہت کا احیاء چاہے تھے کہ جس میں بالادی حکران کو تھی اور شریعت کو اس کے مفادات اور مرضی کے مطابق بدلتے رہنا چاہیے تھا۔ چنانچہ انہوں نے ایک اجھے حکران کا جو تصور قدیم ایران میں تھا' اس کا دوبارہ سے احیاء کیا اور وہ بست سارا ارب عربی زبان میں خفل کر دیا کہ جس میں بادشاہ عادل کی خوبیاں بیان کی گئی ہیں۔ ان میں سے ۸ ویں اور ۹ ویں صدیوں میں جو کتابیں دربار کے آداب پر لکھی گئیں۔ ان



کے ساتھ بی ریائی اداروں کو اس طرح سے تھکیل دیا کہ وہ حکران کی مرضی و خواہش کے آلی رہیں۔

عبای عومت کی کروری اور نئ عومتوں کے قیام کے بعد علاء اور ایرانی دفتری لوگوں میں ایک بار پھریے تصادم ہوا کہ مسلمان عمران کو کیما ہونا چاہیے؟ کیا اے شریعت کے ماتحت ہونا چاہیے یا خود مخال اور مطلق العنان؟ اس مقصد کے تحت دونوں گروہوں نے ایک ایما اوب تخلیق کیا کہ جس میں انہوں نے حکران کو ہدایت کی کہ اس کے لئے کون سا راستہ مناسب ہے۔ چنانچہ علاء کی جانب سے نمائندہ تحریر الماوردی (دفات ۱۰۵۸) کی ہے کہ جس نے اپنی کتاب "الاحکام السلطانیہ" میں ایک الیکی عومت کا نقشہ پیش کیا ہے کہ جس میں حکران شریعت کے اندر رہتے ہوئے الیک عومت کا نقشہ پیش کیا ہے کہ جس میں حکران شریعت کے اندر رہتے ہوئے الیک حکران کے فرائض ایان کرتے ہوئے الماوردی ان باتوں ہر زور دیتا ہے۔

- ا۔ دین کی حفاظت کرے اور اگر کسی فض نے کوئی بدعت کی ہو یا دین کے سلسلہ میں شک کا اظہار کیا ہو تو اس صورت میں سے خلیفہ کا کام ہے کہ اے دلائل دے کر قائل کرے اس کے شک کو دور کرے۔ اور حق بات کو اس ذہن میں بٹھائے اور کوشش کرے کہ دین کے احکامات نافذ ہوں اور ان میں کوئی خلل واقع نہ ہو اور مسلمان امت برائیوں دافزشوں سے محفوظ رہے۔
- ۲۔ اگر دو گروہوں میں جھڑا ہو تو اے شریعت کے احکامات کے تحت حل کرے باکہ انساف قائم ہو۔
- سد شریعت کو نافذ کرے آ کہ جن باتوں کو اللہ نے حرام قرار دیا ہے۔ ان کا

- ار تکاب کوئی مخض شہ کرے' اور اوگوں کے حقوق غصب نہ ہول۔
- س- پیلے اسلام کی وعوت وے' نہ مانے پر کالفین اسلام پر جماد کرے۔ خدا کی جانب سے خلیفہ پر سے ذمہ داری ہے کہ وہ اسلام کو دو سرے تمام ذاہب پر حاوی کردے۔
  - ۵۔ خوف اور جرکے بغیر شریعت کے مطابق فیکس وصول کرے۔
- ۲۔ بیت المال ے متحقین کے لئے وظیفے اور تخواہیں مقرر کر دے اور دیکھے کے سے ملاکریں۔ کہ یہ سخواہیں انہیں یابندی سے ملاکریں۔
- کے دیانت داروں کو اپنا قائم مقام اور قابل اعتاد لوگوں کو حاکم و عامل مقرر
   کرے ' اور فزانہ کو ایسے بی لوگوں کے سپرد کرے (الاحکام السلفانیہ (اردو ترجمہ) کراچی۔ ۱۹۲۵ء ص ۳۲ ۳۳)

اس کے مقابلہ میں ایرانی نقطہ نظرے سلجوق وزیر نظام الملک نے سیاست نامہ اور کے کاؤس (وفات ۱۹۸۲) نے قابوس نامہ لکھا۔ سیاست نامہ میں باوشاہ کے جن فرائفن کا ذکر کیا ہے اور اس میں جن اوصاف پر زور دیا گیا ہے وہ ایران کے قدیم نظریہ باوشاہ کے مطابق ہیں۔ مثلاً اس میں باوشاہ کے لئے عادل اور افعاف پند مونا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اور اس کے لئے لازی ہے کہ وہ معاشرہ کی طبقاتی تقسیم ہونا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اور اس کے لئے لازی ہے کہ وہ معاشرہ کی طبقاتی تقسیم



ہے کہ وہ قدیم امراء کی مراعات کا خیال رکھے اور ان کے مرتبہ کو قائم رکھے۔ نظام الملک عدل کے بارے میں لکھتے ہیں کہ اللہ کی مرضی و خوشنودی عدل اور انصاف میں ہے۔ جب بھی رعایا اور مخلوق سے نیک سلوک کیا جائے گا اور ان پر ظلم و ستم نہیں ہو گا تو مخلوق ہمیشہ باوشاہ کے لئے دعائے خیر کرے گی۔ "کفر کے باوجود ملک باتی رہ سکتا ہے الیکن اگر ملک میں ظلم و ستم برسے جائے تو اس کی وجہ سے ملک کی بقا کو خطرہ ہو تا ہے "۔

نظام الملک سیاست نامہ میں ہے نوشی کے آواب بھی بتایا ہے اور لکھتا ہے مخصوص ہے نوش کی محفلیں بھی ہوں کہ جن میں عام مخصوص ہے نوش کی محفلوں کے ساتھ ساتھ الی محفلیں بھی ہوں کہ جن میں عام لوگ جو کہ شراب کے عادی ہیں وہ شریک ہوں۔ البتہ جو دن مخصوص لوگوں کے لئے ہوں ان میں صرف چیرہ چیرہ شریک ہوں۔ (سیاست نامہ۔ اردو ترجمہ کراچی۔ ص۔ ۱۳۵۔ ۱۳۱۱۔ ۱۳۱۱)

سیاست نامہ میں ایک خود مخار اور مطلق العنان حکراں کا تصور ہے کہ جو شریعت سے بالاتر ہے اور علاء اس کے ماتحت ہیں۔

قابوس نامد میں ایک نوجوان شزادہ کی تربیت کے لئے ہدایات ہیں کہ ایک اچھے فرماں روا کے لئے کیا خصوصیات ہونی جائیں' اس میں بھی ایرانی تصورات کو پیش کیا گیا ہے اور بادشاہ کو کمل اختیارات مینے گئے ہیں۔

نہ ہی اور سکولر اوب میں وونوں میں اس بات کو تشلیم کرلیا گیا ہے ایک حکمران کی شخصیت انتائی اہم ہوتی ہے اور اس کی وجہ سے معاشرہ کی زندگی بدل جاتی ہے اس کو تشلیم کرتے ہوئے دونوں جانب سے اس بات کی کوشش کی گئی کہ حکمران کو

ا پن ا پن نظریات کے تحت وُھال لیا جائے۔ نہیں اوب میں اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ بادشاہ کو شرحتی احکامات کے نظاز اور ان کو قائم کرنے کے لئے علماء کی ضرورت ہے۔ اس لئے انہیں ریاست میں شریک کیا جائے اور ان کے مشوروں کو مانا جائے تاکہ اسلام کو فروغ ہو۔ کیونکہ امت کی بھلائی ای میں ہے۔

اس کے بر عکس ایرانی دانشوروں اور سیاستدانوں نے جو اوب تخلیق کیا اس میں بادشاہ مطلق العنان ہے اور اس کے لئے لازی ہے کہ ملک میں عدل و انساف قائم کرنے کے لئے وہ امراء اور دانشمندوں سے مشورہ کرے اور انہیں سلطنت کے معاملات سیرو کردے۔

اس تصادم میں بھی علاء کو ناکامی ہوئی اور وہ حکرانوں کو شریعت کے ماتحت نہیں کر سکے کیونکہ ان حکرانوں کا مفاد اس میں تھا کہ وہ اپنے اپنے فاندان کے اسخکام کے لئے ایرانی روایات کو افقیار کریں اور ان سیکولر اداروں کی سرپرسٹی کریں کہ جو ان کی سلطنت کے اسٹخام کے لئے ضروری ہیں کیونکہ شریعت ان کی حکمرانی میں حاکل ہوتی تھی اس لئے انہوں نے فاموشی ہے اسے نظر انداز کر دیا۔ مثلاً شریعت کے تحت نظر انداز کر دیا۔ مثلاً شریعت کے تحت ذہبی اقلیتوں کو ذی تصور کیا جانا چاہیے 'اور انہیں اعلیٰ و کلیدی عمدوں پر مقرر نہیں کرنا چاہیے۔ گریہ حکمران اس بات پر مجبور شے کہ سلطنت کے انتظام کے لئے عیسائیوں اور یہودیوں کا اعلیٰ عمدوں پر تقرر کریں اور ان پر اختاد کرتے ہوئے' عبدائیوں اور یہودیوں کا اعلیٰ عمدوں پر تقرر کریں اور ان پر اختاد کرتے ہوئے' کومت کی ذمہ داریاں ان کے سپرد کریں۔ اس لئے جماں اس قتم کی مجبوریاں پیش کے مومت کی ذمہ داریاں ان کے سپرد کریں۔ اس لئے جماں اس قتم کی مجبوریاں پیش آئیں وہاں حکمرانوں نے شریعت کے بجائے حکومت کے مفاد کو اپنے پیش نظر رکھا۔

## بنياد پرستی اور اصلاحی تحريکيس

فتوحات کی وجہ سے جب اسلامی دنیا پھیلی اور اس میں نئی نئی قومیں شامل ہو تمیں تو وہ اپنے ساتھ اپنی ساتھ اور ثقافتی روایات 'رسومات اور تہواروں کو بھی ساتھ میں لائمیں۔ اس لئے فتوحات کے ساتھ اور تبلیغ کی سرگرمیوں کے نتیجہ میں اسلام جن جن علاقوں اور ملکوں میں پہنچا وہاں اس نے علاقائی ثقافتی ماحول میں خود کو ضم کر لیا۔ اس کی وجہ سے اسلام میں علی ثقافت کا تبلط ٹوٹ گیا۔

عبی نقافت کے خلاف سب سے زیادہ رد عمل ایرانیوں کا تھا کہ جنہوں نے فوجی د سیای طور پر مفتوح ہونے کے باوجود اپنی ساجی اور نقافتی روایات و اقدار کو باتی رکھا تھا بلکہ عبای دور میں ان کا تسلط اور زیادہ بڑھ گیا تھا۔ جب ایرانی خاندانوں کو دوبارہ سے حکومت ملی تو انہوں نے ایرانی روایات کو زندہ کرنے اور ان کی سرپرستی میں خوب جوش کا مظاہرہ کیا۔

عباس عمد میں ارانیوں نے جو شعوبید یا اقوام برتی کی تحریک شروع کی وہ

ثقافت کا غلبه برابر برهتای رہا۔

دوسری طرف جب حکمرال طبقہ کے پاس مال و دولت آئی تو اس نے عربی قبائلی روایات کو چھوڑ کر شان و شوکت اور عیش و عشرت کو اختیار کر لیا اور معاشرہ میں فرجیی شعار کا رواج کم ہو آ چلا گیا۔

ان حالات میں سب سے پہلے امام حنبل نے کہ جو سینوں کے چار فقی ذاہب میں سے ایک کے بانی ہیں اور جنہوں نے احادیث کا مجموعہ مند کے نام سے لکھا ہے اس بات پر زور دیا کہ اسلام کا اس ثقافتی بلغار سے دفاع کیا جائے ' اور اس میں جو برعتیں داخل ہو گئی ہیں ' ان سے اسے پاک کیا جائے اور ان کے نزدیک اس آلودگی کو پاک کرنے کا ایک ہی طریقہ تھا کہ اسلام کی بنیادی تعلیم کا احیاء ہو اور اسلام کی تجیرو تفیر ہیں جو فلفیانہ موشکافیاں کی گئیں ہیں انہیں روکیا جائے۔

چنانچہ انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ قرآن کو اس کے لفظی معتول بیں سمجھا جائے اور اس کی تفریح میں تاویل یا تمثیل کو استعال نہیں کیا جائے۔ دو سرا برا ذریعہ پنیبر ضدا کی احادیث ہیں' اس لئے وہ تمام احادیث کہ جن پر یقین ہو کہ یہ پنیبر ضدا کی ہیں۔ ان پر عمل کیا جائے۔ انہوں نے مند میں الی ہی احادیث کو جمع کر دیا ہے۔ اس لئے انہوں نے مفتیوں سے کہ جو لوگوں کے مسائل کے حل کے لئے فتوے دیتے ہوئے قران و حدیث کے بعد فتوے دیتے ہوئے قران و حدیث کے بعد گزرے ہوئے براگوں کی بیروی کریں' ذاتی رائے سے دور رہیں' فقی مسلک کو بغیر گزرے ہوئے براگوں کی باقتیار کیں اور اجتماد سے پر بیز کریں۔

امام طنبل كاسب سے بوا مسلد بدعت كا تھا۔ كيونكد بست ى الي وسومات اور

روایات اسلامی معاشرے میں آگئیں تھیں کہ جو عرب معاشرہ میں نہیں تھیں' اس لئے انہوں نے ہر نئ چیز کا نفت کی اور یہ استدلال دیا کہ ہر بدعت' یا نئ چیز اسلام کو منح کرتی اور بگاڑتی ہے۔ اس لئے اسلام میں بدعتوں کو روکا جائے اور اس کی قدیم ساخت کو برقرار رکھا جائے۔

اس طرح سے وہ اسلامی معاشرہ میں عربی نقافت اور عربوں کی برتری چاہتے تھے کیونکہ عبای دور میں' ایرانیوں نے عربوں کی طاقت اور ان کے اقتدار کو ختم کر دیا تھا۔ اس لئے وہ حکومت اور خلافت صرف قریش کا حق سجھتے تھے۔ آگہ کوئی غیر عرب خلافت و حکومت پر قابض نہیں ہو سکے۔ اس لئے وہ امت کو یہ مشورہ دیتے ہیں کہ عربوں کے حقوق کا پاس کرنا چاہیے ان کے درجات کو تشلیم کرنا چاہیے۔ گذشتہ دور میں انہوں نے جو خدمات کی ہیں ان کا اعتراف کرنا چاہیے اور عربوں سے کسی قتم کی نفرت اور کینہ نہیں رکھنا چاہیے کیونکہ اس صورت ہیں یہ ممکن ہو جائے گا کہ قدیم شہنشاہیوں کو دوبارہ سے زندہ کرکے غیر عربی تمذیبوں کو فروغ دیا جائے گا۔

اس طرح امام صنبل نے بنیاد پرستی کی تحریک شروع کی کہ جس میں دوسری شافتوں اور تہذیبی روایتوں کی کوئی مخبائش نہیں تھی۔ اس لئے ان کے مانے والے اپنے نظریات میں انتہائی نگ نظر اور مقشدہ سے اور قوت و طاقت کے ذرایعہ اپنی نظریات کو نافذ کرنا چاہتے ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ۱۹۲۹ء اور ۱۹۳۵ء میں خبلیوں نہیں فساوات میں حصہ ایا کہ جس میں ہزاروں آدمی مارے گئے۔ ۱۹۳۵ء میں انہوں نے بغداد میں مسلح بغاوت کر دی اور شراب کی دکانوں کو لوٹا اور جلا دیا ان کی اس تحریک یہی منظر میں عربوں کے سیاس اور ثقافتی اقتدار کے خلاف نفرت اور غم و غصہ تھا اور یہ اسلام کو صرف عربی ثقافت کے دائرہ میں رکھنا چاہتے تھے۔ گر ان کی تحریک

# 

اے جین روک سکے۔

بنیاد پرتی کا یہ بماؤ اس وقت اور بھی رک گیا جب ساسی حالات تیزی سے بدلنا شروع ہوئے ' منگولوں کے حملوں نے پوری اسلامی دنیا کو ہلا کر رکھ دیا ' عباسی ظافت کا ظائمہ ہوا اور ایک طرح سے اسلامی دنیا کی مرکزیت ختم ہو گئی۔ اس وقت جو ساسی بے چینی اور ساجی انتظار تھا۔ اس میں امام ابن تیمیہ (وفات۔ ۱۳۲۸) نے امام حنبل کی تھید کرتے ہوئے اس بات پر زور دیا کہ اسلام کی بنیادی تعلیمات کی طرف واپس کی تھید کرتے ہوئے اس بات پر زور دیا کہ اسلام کی بنیادی تعلیمات کی طرف واپس جانا چاہیے اور اب تک جو بدعتیں اسلام میں واغل ہو گئی ہیں۔ انہیں ختم کرنا چاہیے۔

اس لئے انہوں نے بھی قرآن و حدیث کی لفظی تغیر پر زور دیا اور اسلام میں جو خارجی شیعہ معزلی اشعری اور دو سرے فرقوں کے خیالات آ گئے تھے ان پر سخت اعتراضات کئے۔ خاص طور سے انہوں نے قلفہ یونان اور اس کے حامیوں پر تنقید کرتے ہوئے اس بات کو کما کہ فلفہ کفر کی جانب لے جاتا ہے اس لئے اس کے مطالعہ سے برجیڑ کیا جائے۔

وہ شعر و شاعری کے بھی زیردست خالف تے اور اسے گرائی کا ایک سبب گردائے تے وہ ان تمام رسوات کے ظاف تے کہ جن سے اسلام کی وحدانیت پر حرف آ آ تھا۔ ان میں اولیاء پر تی اور مزاروں کی زیارت خاص طور سے قابل ذکر ہیں کہ جن کا رواج اس وقت بت ہو گیا تھا۔ وہ ان تمام فرقوں اور افراد کے خلاف سخت زبان استعال کرتے ہیں کہ جو ان کے نزدیک دین کے وشمن ہیں' ان میں خاص طور سے عیمائی اور میودی شامل ہیں۔

امام تیمہ کے ہاں بھی خیالات میں شدت ہے اور وہ بختی ہے اپ موقف کو منوانا چاہتے ہیں اور اس سلسلہ میں وہ علماء کو اپنے مقاصد کی بیمیل کے لئے استعمال کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ ان کے زدیک علماء پیفیم خدا اور خلفاء راشدین کی وراثت کے تکمیان ہیں۔ اس لئے یہ ان کا فرض ہے کہ وہ امت کی ہدایت کرتے ہوئے اس سے شریعت کے احکامات کی تعمیل کرائیں۔ اس لئے وہ علماء پر زور دیتے ہیں کہ وہ عمرانوں کو نصیحت کریں اور حکومت کو یہ جاتے ہیں کہ صحیح حکومت وہی ہے کہ جو علماء کی مشورے پر چلتی ہے اس لئے ان کے نظریہ کے تحت حکران سے زیادہ اہم علماء کی ہوتی ہے کہ وہ ایسے قوانین بنوانے میں مدد دیں کہ جو شریعت کے دمہ داری علماء کی ہوتی ہے کہ وہ ایسے قوانین بنوانے میں مدد دیں کہ جو شریعت کے مطابق ہوں اور اسلامی معاشرے میں جو اظائی برائیاں تھیل گئی ہیں انہیں دور کیا جا سے۔

لیکن امان اور این تیمید دونوں کی تحریک ایک گردہ تک محدود رہی اور نہ زیادہ متبولیت اس ب ساسل نہیں کر سکی کہ ان میں قوت برداشت نہیں تھی اور نہ روا داری نیے تشدد اور سختی سے اپنی بات تنکیم کرانا چاہتے تے اور ان رجانات کے ظلاف تے کہ جو معاشرہ کو آگے لے جا رہے تھے۔ اس لئے انہیں ناکامی کا سامنا ہوا گر انہوں نے ان نظریات کو ضرور باقی رکھا کہ جن پر آگے چل کر بنیاد پرسی کی تحریکوں کا آغاز ہوا۔ خاص طور سے تجاز میں عبدالوہاب کی تحریک انہیں کے خیالات سے متاثر ہو کر ابھری۔

#### علماء صفوى اور عثماني دور حکومت میں.

عثانی سلطنت جے عثان نے (۱۳۸۱ ہے ۱۳۸۳) تا کم کیا اور جس کی شان و شوکت سلیمان قانونی (۱۵۲۰ ہے ۱۵۵۹) تک معظم ہو گئی۔ اس سلطنت کے دُھانچہ میں علماء کا ایک معین کردار مقرر کیا گیا۔ ای طرح سے جب ایران میں شاہ اساعیل (۱۰۵۱ ہے ۱۵۲۷) نے صفوی سلطنت کی بنیاد دُالی تو اس کے تبدیل ہوتے ہوئے دُھانچہ میں علماء ریاست سے علیحدہ ہو کر ایک خود مخار جماعت کی حیثیت سے ابھرے۔ ان دونوں میاست سے علیحدہ ہو کر ایک خود مخار جماعت کی حیثیت سے ابھرے۔ ان دونوں سلطنوں میں علماء نے جو کردار اداکیا اس میں سنی اور شیعی عقائد کا بھی بڑا دخل تھا۔ مثلاً جب شاہ اساعیل نے ایران میں اپنی سلطنت کے قیام کے بعد شیعہ خد مہ کو سرکاری غرب قرار دیا تو اس کے سامنے سب سے بڑا مسئلہ سے تھا کہ ایران کی اکثریتی سرکاری غرب قرار دیا تو اس کے سامنے سب سے بڑا مسئلہ سے تھا کہ ایران کی اکثریتی سنی آبادی کو کس طرح سے شیعہ بنایا جائے۔ اس مقصد کے لئے اس نے اسلامی دنیا سے شیعہ علماء کو بلایا تا کہ وہ شیعہ غرب کو فروغ دے کر اس کی سلطنت کو مضبوط سے شیعہ علماء کو بلایا تا کہ وہ شیعہ غرب کو فروغ دے کر اس کی سلطنت کو مضبوط کرس۔ ان کے اس مشن میں ریاست کی یوری بوری جمایت اور تعاون ان کے کے

ساتھ تھا۔ چنانچہ اس مقصد کے لئے شیعہ ذہب کی تعلیمات کے لئے ۱۰۳۳ ویس علی

الكرى نے بلا شيعہ مدرسہ قائم كيا- آكہ شيعہ فدجب اور تقد كے تحت علماء كو تيار كيا جائے-

مغولیوں نے علماء کی مدد سے نہ صرف میر کہ ایران کو شیعہ بنایا بلکہ انہوں نے انہیں سلطنت میں شامل کرے کوشش کی کہ ذہب کو سیاست کے لئے استعمال کیا جائے۔ صفوی سلطنت کے اعلیٰ عمدے داروں میں صدر کا عمدہ تھا کہ جس پر کمی عالم کا تقرر کیا جاتا تھا اور یہ ذہبی امور کی دکھے بھال کرتا تھا اور یہ اس کی ذمہ داری تھی دقف کی آلمنیٰ کو ذہبی کاموں پر خرچ کرے اور علماء کو ان کی مال ضروریات کے لئے زمین اللٹ کرے۔ اس قیم کی زمین کے لئے سیورغال کی اصطلاح استعمال ہوتی تھی۔ یہ زمین اللٹ کرے۔ یہ زمین علماء کو موروثی طور پر ملتی تھی اور اس پر ان سے کمی قیم کا نیکس بھی نہیں لیا جاتا تھا۔ اس طرح علماء خاندانوں کا ایک مراعات یافتہ طبقہ وجود میں آگیا کہ جنہوں نے ذہبی علم کو نہ صرف ہی کہ اپنے طبقہ میں محدود کرلیا' بلکہ اپنی مراعات کے تحفظ کے لئے انہوں نے ریاست سے زیادہ سے دیادہ تعاون کیا اور اپنی مراعات کے تحفظ کے لئے انہوں نے ریاست سے زیادہ سے دواویل امراء اور اپنی حاتی دواویل امراء اور جاگیرداروں سے ہو گئے۔

اس کے علاوہ عدالتی عمدول پر بھی علاء کا تقرر ہو آ تھا اس طرح سے ریاست کی انظامیہ میں شمولیت سے مید سلطنت کے اہم رکن بن گئے تھے۔

لیکن جب سرہویں صدی میں ایرانی ریاست کرور ہوئی' تو اس کے ساتھ بی اس کی گرفت علاء پر جود کو ریاست سے اس کی گرفت علاء پر جود کو ریاست سے علیمدہ کرکے سیاست اور ندہب کو جدا کر دیا۔ اس کی ابتدا اس طرح سے ہوئی کہ سب

ے پہلے شیعہ علاء نے صفوی حکران کو امام ماننے سے انکار کر دیا۔ کیونکہ اٹنا عشری عقیدے تحت بارہویں امام روپوش ہو گئے ہیں' اور وہ ایک خاص وقت پر ظاہر ہوں گے۔ لنذا ان کے عقیدہ کے مطابق امام کی غیر موجودگ میں ان کی نمائندگی علاء کریں گئ اس لئے ایران میں مجتدین کی اہمیت بڑھ گئ اور وہ ندہی معاملات میں آخری لفظ بن گئے۔

تاریخ کے اس عمل میں ایران میں علاء کے دو گروہ پیدا ہوئے ایک اصولی اور دو سرا اخباری۔ اصولی اس بات پر یقین رکھتے تھے کہ قرآن و حدیث کی روشنی میں حالات کو دیکھتے ہوئے اجتماد کیا جا سکتا ہے ' جب کے اخباری علاء کے نزدیک نقمہ کو صرف احادیث پر رہنا چاہیے اور اسے اصول ' رائے ' یا دلیل کی بنیاد پر نہیں ہونا چاہیے ' لیکن بعد میں اخباری علاء کرور ہو گئے کیونکہ بدلتے ہوئے حالات میں ضروری خاکہ اجتماد کیا جائے۔

انیسویں صدی کے آتے آتے علاء ریاست و حکرال کے مخالف ہو گئے اور انہوں نے آزادانہ اور خود مخار حیثیت اختیار کرتے ہوئے اپنا سلسلہ علیحدہ سے قائم کیا۔ انہوں نے جو نہ بھی مدرسے قائم کئے اس کے اخراجات انہیں بازاری لوگوں' امراء' اور دولت مندوں سے ملنے لگے جو نہ ب کی خدمت کو ثواب اور بخشش کا باعث جھتے تھ'' اس وجہ سے ایرانی معاشرہ میں مجتد کی حیثیت انتائی با اثر شخصیت کی ہو گئی کہ جس سے حکراں بھی خوف زدہ رہتا تھا' اور اس کے خلاف کی حتم کا اقدام نہیں اٹھا آتھا۔

برطانوی ہند کی جانب سے سفیر کی حیثیت سے سرجان ما کھم نے ایران میں قیام کیا۔ (۱۸۹۱–۱۸۰۱ اور ۱۸۰۸) اپنے مثابرات پر اس نے بعد میں ایک کتاب تاریخ



اران میں بہت کم ایا ہو آ ہے کہ ۳ یا ۱۳ سے زیادہ مجتد ہوں ان کے کردار کے بارے میں یہ بات تنظیم شدہ ہے کہ وہ ہے داغ اور پاک ہو آ ہے اور وہ ونیادی معاملات میں ولچی نہیں لیتے ہیں۔ نہ ہی یہ حکمراں سے کوئی تعلق رکھتے ہیں اور نہ حکومت کے عمدے داروں ہے۔ اپنے اس رویہ کو وہ بھی بھی تبدیل نہیں کراتے ہیں کیونکہ اس کے متبجہ میں وہ فورا اپنی حیثیت اور اثر و رسوخ کو کھو بیٹھتے ہیں کیونکہ اس کے بعد نہ تو کوئی ان کی بات سنتا ہے اور نہ ہی ان سے مشورہ طلب کرتا ہے اور اس کے بعد ان کی عرت بادشاہ کی نظروں میں بھی گر جاتی ہے اور وہ بھی ان کی بعد ان کی عرت بادشاہ کی نظروں میں بھی گر جاتی ہے اور وہ بھی ان کی رہائش پر نہیں آتا ہے۔ جب ایک مجتد کی وفات ہوتی ہے تو اس کا جانشین رہائش پر نہیں آتا ہے۔ جب ایک مجتد کی وفات ہوتی ہے تو اس کا جانشین ان کو بنایا جاتا ہے کہ جس کا نہ ہی مقام بلند ہو اور جو علوم نہ ہی میں مارت رکھتا ہو۔۔۔۔

اران میں جمتد کا اثر اور اس کی رائے عدالتی کارروائی کانون کے استعال اور قاضیوں کے فیطے پر اثر انداز ہوتی ہے۔ عام طور سے مقدمہ کے سلسلے میں مسلسل اس کی رائے طلب کی جاتی ہے اور وہ جو فیصلہ کر ویتا ہے اس کی پابندی لازی ہوتی ہے۔ سوائے اس کے کہ دو سرا مجمتد جس کا علم اس سے زیادہ ہو اس کی مخالفت کرے اور اپنی رائے دے۔ ایران کے لوگوں کو جمتدوں کی وجہ سے بہت سمولتیں ہیں... بادشاہ جو اکثر کمی کی بات نہیں سنتا ہے۔ مجمتد کی رائے اور مشورہ کو تسلیم کرتا ہے اور جب وہ کی جمرم کے سلسلہ میں سفارش کرتا ہے تو اس کی بات مانتا ہے۔ مجمتدوں کی جمرم کے سلسلہ میں سفارش کرتا ہے تو اس کی بات مانتا ہے۔ مجمتدوں

کی رہائش گاہیں مظلوم لوگوں کے لئے پناہ گاہ سمجی جاتی ہیں اور وہاں طالم کے ہاتھ نہیں پنچ کتے ہیں۔!"

عثانی سلطنت میں بھی علماء کو انظامیہ کا ایک حصد بنا کر ان کی علیحدہ حیثیت کو ختم کر ریا۔ ان کی سلطنت میں جو سب سے برا ندہبی عمدہ ہوتا تھا وہ شخ الاسلام کملا تا تھا' اپنے عمدے اور مرتبہ کے لحاظ سے یہ سلطان سے براہ راست مل سکتا تھا اور است مشورہ دے سکتا تھا۔ اس کے بعد عدالتی ملازمتوں میں انہوں نے قاضیوں کا تقرر کیا۔ ان کے ہاں دو قاضی عسکر ہوتے تھے' جن میں سے ایک بلقان کے لئے تھا اور دو مرا انا طولیہ کے لئے

اس کے علاوہ تمام برے شرول میں قاضوں کا تقرر ہوتا تھا اور پھریہ قاضی اپنی انظامی ذمہ داریوں کے تحت مخلف درجوں میں بٹے ہوئے تھے۔ جائداد کی لین دین تیموں کے اداروں کی دیکھ بھال اور دوسری عدالتی کارروائیوں میں مصروف ہوتے تھے۔

قاضی سلطنت میں قائم شدہ مدرسوں کے انظامات کے بھی ذمبہ وار شخ سے ریاست کی جانب ہے عائد کردہ فیکس کی ندہبی لحاظ سے تقدیق بھی کرتے تھے 'اس کے علاوہ دست کاروں اور ہنر مندوں نے جو پیشہ ورانہ انجمنیں بنا رکھی تھیں 'ان پر بھی یہ نظر رکھتے تھے۔ قاضی کے عدے پر انہیں ' تقرر ہو آ تھا کہ جو مدرسہ سے فارغ التحصیل ہو۔ قاضی کے عدے پر انہیں کے عدے ہوتے تھے 'جو مختلف فارغ التحصیل ہو۔ قاضی کے ساتھ ساتھ مغتبوں کے عدے ہوتے تھے 'جو مختلف مسائل پر فتوے ویا کرتے تھے۔

اس طرح سے عثانی سلطنت نے تعلیم اور عدالتی انظام کے ذریعہ علاء کو ملازمت میں لے لیا جنہوں نے زہی اواروں پر اپنا تسلط قائم کر لیا۔

## لیکن ان علاء کا وہن ان تمام ہاتوں کے ہادجود تک بی رہا اور انبول نے زندگی

کے معاملات کو بھشہ محدود و نقطہ نظر ہے ہی دیکھا اور بدلتے ہوئے حالات میں جو آزاد خیالی اور جمہ گیریت عثانی معاشرہ میں آ رہی تھی اس کی بحرپور مخالفت کی مشلا ۱۹۰۰ میں انہوں نے مدرسہ سلیمانہ کی رصد گاہ پر حملہ کرکے اسے جاہ وا برباد کر دوا۔ بدولدوں اور سترہویں صدیوں میں انہوں نے اصلاح ندجب کی تحریکوں میں بردھ پڑھ کر حصہ لیا اور ان تہواروں اور رسومات کی مخالفت کی کہ جو ان کے نزدیک غیر اسلامی تھیں۔ یہاں تک کہ انہوں نے کافی کے پینے اور تمباکو کے استعال کو بھی غیر اسلامی قرار دے دیا اور حکومت پر دباؤ ڈالا کہ وہ تمام غیر اسلامی اداروں اور روایات کو ختم کرکے شریعت کا نفاذ کرے۔

جب تری میں چھاپہ خانہ کے قیام کا مسلہ چیں آیا تو اس پر شیخ الاسلام نے یہ فتویٰ دیا کہ پریس کو اس صورت میں لگانے دیا جائے کہ اس میں قرآن شریف نہیں چھے' باتی دو سرا ادب چھاپنے کی اجازت ہوگ۔

چنانچہ احیاء کی تحریکوں میں انہوں نے صوفیاء کے خلاف بھی پروپیگنڈا کیا اور خاص طور سے ترکی میں مولانا روی کے پیروکار درویشوں میں جو رقص ہوتا تھا اس کی بحرپور خالفت کی۔ ترکی میں چونکہ غیر مسلم اقلتیں کانی تھیں' جن میں خصوصیت سے عیمائی اور یہودی قابل ذکر ہے' اس لئے انہوں نے یہ مطالبہ کیا کہ مسلمانوں کو دوسرے نداہب کے لوگوں میں کھل مل کر نہیں رہنا چاہیے کیونکہ اس ملاپ کے نتیجہ میں نہ جب خراب ہونے کا اندیشہ ہے۔

ای طرح انہوں نے تمام دانشورانہ والسفیانہ اور آزاد خیال بحث و مباحثوں کو بند کرانے کی کوششیں کیں۔ اس بورے عمد میں بیا علاء اگرچہ ظاہری طور پر تو برے

پارسا اور دیندار بنتے تے کر ان کے عمل میں بڑا تفناد تھا اور یہ ریاست و سلطنت کے عمدوں کو استعال کرکے دولت و طاقت کے حصول کے لئے سازشوں میں مصروف نظر آتے ہیں۔

اس لئے آگرچہ یہ علاء عثانی سلطنت کا ایک حصہ تو بن گئے اور انہوں نے سلطنت کے خلاف کوئی تقید نہیں کی گراپچ تحفظ کے لئے انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ معاشرہ کو قدامت پرست اور ذہبی رہنے دیا جائے آگہ اس میں ان کی انہیت برقرار رہے۔ کیونکہ ان کا خوف حق بجانب تھا کہ آزادانہ خیالات کی وجہ سے ان کی غزت و احرام ختم ہو جائے گا۔

آگے چل کر حکومت اور علماء دونوں کے مفادات مل گئے' اور انہوں نے متحدہ طور پر نے خیالات کی روک تھام کی۔ سیاسی و معاشی اور ساجی تبدیلیوں کو روکا۔ اس رجمان کی وجہ سے عثانی سلطنت میں زوال کے اسباب پیدا ہوئے۔

### علماء عهد سلطنت ميں

ہندوستان میں جب ترکول نے سلطنت قائم کی تو یمال بھی انہوں نے علاء کو ریاست میں اعلی عبدے دے کر انہیں اس کا ایک حصہ بنا دیا 'ان عبدوں میں صدر الصدور' قاضی القضاۃ اور شخ الاسلام کے عبدے قابل ذکر تھے۔ ۱۳۲۸ء میں صدر جمال کا عبدہ قائم ہوا کہ جس کا کام بیر تھا کہ وہ طلک میں ندہی سرگرمیوں کی دیکھ بھال کرے' انصاف قائم کرے' مسلمانوں سے نماز پڑھوائے' مارکیٹ میں اشیاء کی قیمتوں اور وزن کو دیکھے' اور وقف کی جائدادوں کی گرانی کرے۔

سلاطین نے معجدوں میں اور مدرسوں میں اساتدہ کے تقرر کو بھی ریاست کے ماتحت رکھا کیونکہ انہیں باقاعدہ سے تخواہیں دی جاتیں تھیں' مشہور علماء کے لئے انہوں نے خصوصیت سے مدرسے قائم کئے آکہ وہ ندہی تعلیم میں مشغول رہیں۔ ریاست اور علماء کے اشتراک کا نتیجہ سے ہوا کہ علماء نے ریاست کے ساتھ تعاون کیا' اور جب بھی حکمرانوں کو ان کی ضرورت بڑی تو ان کی ضدمات سے بورا بورا فاکدہ

اٹھایا گیا۔ مثلاً حکومت کے خلاف بغاوتوں میں ان کو استعال کیا گیا کہ یہ باغیانہ

حالات کے خلاف کام کریں اور لوگوں کو بادشاہ کی وفاداری پر آبادہ کریں' اگر بھی محصولوں کی وصول یابی میں دفت ہوتی تو ایسے مواقع پر بھی ان کی خدمات سے فائدہ اٹھایا گیا۔

ملاطین نے اس بات کی بھی کوشش کی کہ علاء سے اچھے تعلقات رکھے جائیں،

ان کا احرّام کیا جائے' ان کی محفلوں میں جایا جائے' انہیں دربار میں دعوتوں پر بلایا جائے' ان کے ساتھ ذہبی بحث و مباحثے کئے جائیں۔ انہیں وقا" فوقا" تحفظ تحائف دینے جائیں لیکن ان تمام باتوں کے باوجود انہیں حکومت کی پالیسیوں سے دور رکھا جائے' اور انہیں حکومت کی معالمات میں شریک نہیں کیا جائے بلکہ عمری سے انہیں ان سے دور رکھا جائے' مثلاً جب التمش (وفات۔ ۱۳۳۳) کے زمانہ میں علاء نے اس سے کما کہ ہندووں کے ساتھ اہل کتاب جیسا سلوک نہیں ہونا چاہیے' انہیں ذی قرار دیا کہا کہ ہندووں کے ساتھ اہل کتاب جیسا سلوک نہیں ہونا چاہیے' انہیں ذی قرار دینا چاہیے اور' اگر وہ انکار کریں تو کافر قرار دے کر ان کا قتل عام کرنا چاہیے تو استمثل نے ان کی بات من کر اپنے وزیر کے یہ کملوا دیا کہ ''حکومت کے پاس فی الحال اتنی تکواریں نہیں کہ تمام ہندووں کو قتل کریں'' اس لئے مناسب سے کہ انہیں ذیل و خوار رکھا جائے۔

اس لئے سلطان بلبن (وفات – ۱۳۸۷) اگرچہ ظاہری طور پر علماء کی بدی قدر کر آ تھا اور ان کے ساتھ بدے احزام کے ساتھ پیش آ آ تھا گر اس کی حکومت کے طریقے ایرانی تھے' خود کو وہ افراسیاب کی اولاد بتا آ تھا' اور اپنے دربار میں جن رسومات کو رواج دیا تھا وہ تمام کی تمام قدیم ایران کے بادشاہوں کی تعلید تھی۔ اس طرح باغیوں کو سزائیں دیئے میں غریب کو کوئی دخل نہیں تھا' اور بند سزائي اپ مفادات اور ملک کی ضروريات کے تحت دی جاتیں تھيں اور سلاطين في سزائي اپ مفادات اور ملاطين في (وفات ١٣١١) نے علاء کو رياست کے مواملات سے بالکل دور رکھا۔ اس نے اس بات کا برط اظہار کيا کہ وہ صرف وہ کام کرتا ہے کہ جس سے رعايا کی فلاح ہو' اے اس سے کوئی مطلب نہيں کہ اس کے اقدامات شريعت کے فلاف بي يا اس کے مطابق۔

سلطان محمد تخلق (دفات ۱۳۵۱) خود ایک عالم تحا الذا اس نے اس بات کی کوشش کی کہ علاء کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کرے' ان میں سے جن علاء نے اس کا ساتھ دیا انہیں اس نے انعام و اکرام سے نوازا' مگر جن چند علاء نے مخالفت کی تو انہیں اس نے قتل کرا دیا اور بعد میں ان علاء کا ذور توڑنے کے لئے اس نے انہیں تبلیخ اسلام کے لئے دور دراز کے علاقوں میں ذہرد تی بجوایا۔ خصوصیت سے جب اس نے دیو کیر کو اپنا دارالحکومت بناتا چاہا' تو دہاں علاء کی ایک بوی تعداد کو روانہ کیا۔ اس وجہ سے علاء کے طبقہ میں اس کے خلاف ذہروست جذبات پیدا ہوئے اور جب اس ملک میں اس کے خلاف ذہروست جذبات پیدا ہوئے اور جب ملک میں اس کے خلاف ذہروست جذبات پیدا ہوئے اور جب ملک میں اس کے خلاف زہروست جذبات پیدا ہوئے اور جب ملک میں اس کے خلاف زہروست جذبات پیدا ہوئے اور جب ملک میں اس کے خلاف بیداء ہوئی تو انہوں نے ان میں کی نہ کی طرح

لیکن مجموی طور پر علاء نے سلطان وقت کا ساتھ دیا' اور اس کے عوض انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ الی تمام تحریکوں کو ریاست کے ذریعہ ختم کروا دیا جائے کہ جو ان کے نزویک فرجب کے خلاف تھیں۔

سلطنت کے دور میں علاء نے صوفیوں کو اپنا کالف جانا کیونکہ یہ صوفیا آگرچہ دربار سے تو واسطہ نمیں رکھتے تھے۔ گر ان کا اثر و رسوخ عوام میں اور امراء میں بہت تھا اس لئے علاء ان کی مرگرمیوں کو خلاف شریعت کہ کر ریاست کو ان کے



صوفیاء کے ساع کو خلاف شریعت کما اور نظام الدین اولیاء کو خاص طور سے مناظرے کے لئے وربار میں بلوایا' اس کے علاوہ الی تمام تحریکوں' اور فرقوں کے خلاف تھے کہ جو سنی عقیدے سے روگروانی کرتی تھیں۔ اس کی ایک مثال سوری سلاطین کے زمانہ میں معدویہ تحریک ہے کہ جس کے بانی سید محمد معدی جونپوری (وفات ۱۵۰۳) تھے۔ اس تحریک کو اسلام شاہ (وفات ۱۵۵۳) کے زمانہ میں شخ علائی کی وجہ سے بڑا فروغ ہو گیا تھا' لازا ان کے خلاف مخدوم الملک ملا عبداللہ سلطانپوری نے باوشاہ سے شکایات کیں اور ۱۵۳۸ء میں انہیں کو ڑے مار مار کر قتل کرا دیا' اس سے پہلے ہی سلوک وہ عبداللہ نیازی کے ساتھ کر بھے تھی۔

مخدوم الملک اس طمن میں ان تمام علماء کے ظاف سے کہ جن کے عقائد پر انہیں شبہ تھا ان میں ابوالفضل و فیضی کے والد شیخ مبارک بھی شامل سے لنذا ان کی اس پر تشدد پالیسی کے ظاف علماء کئی گروہوں میں تقتیم ہو گئے' ان میں سے پچھ نے خود کو سیاست سے بالکل علیمرہ کر لیا اور پچھ اپنے مفادات کے لئے ریاستی علماء سے مل

اس لئے جب مغل اقتدار میں آئے ہیں تو ہندوستان میں کئی رجھانات مرکرم سے مے۔ اول میات علاء جو تشدد کے ذریعہ اپ خالفین کو ختم کرانے میں مصروف شے دوئم اصلاحی اور احیاء کی تحریمیں جو اسلام کو بدعتوں سے پاک کرکے اس کا احیاء کرنا چاہتی تھیں 'جیسے مسددی 'جو اپنی جگہ پر تشدد سے اور تختی سے اپ عقائد کا نفاذ چاہتے سے 'سوئم صونی 'جو علاء کے تشدد کو توڑنا چاہتے سے اور چمارم بھگتی تحریک جو ہر خرب و عقیدے میں ہم آہنگی پیدا کرکے رواداری کی نضا پیدا کرنا چاہتے سے۔

ان میں سے صرف علماء کا گروہ ایبا تھا جو ریاست کا ایک حصہ ہوتے ہوئے تشدد کے ذریعہ اپنے عقائد کو نافذ کرنا چاہتے تھے' اس لئے مغلوں کے اقتدار میں آنے کے بعد انہوں نے کوشش کی کہ مغل عکران کو اپنے ذریہ تسلط کریں اور اے اپنے مقاصد کے لئے استعال کریں۔

#### یہ انہیں دنوں کا واقعہ ہے کہ جب ان عالموں کا اکبر کے دربار میں عروج تھا اور

وہ ریاست کی طاقت کو اپنے ذہبی مقاصد کے لئے استعمال کر رہے گئے اور جن علماء پر انہیں شبہ ہوتا تھا کہ وہ سن عقائد سے علیحدہ ہیں انہیں قید و بند کی مزاؤں سے لے کر قتل کی سزا ویتے ہے۔ ان کے انہیں حریفوں میں ابو الفضل کا باپ شخ مبارک تھا، جس پر مددی ہونے کا شبہ تھا، اور ای بنا پر بیہ اس کے ظاف ہے اس دور میں ان کے فائدان پر جو پچھ بہتی، اس کا ذکر ابو الفضل نے آئین اکبری کی تیسری جلد میں کے فائدانی حالات میں کیا ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ جب علماء کو ریاسی طاقت مل جائے تو وہ پھر کس طرح تشدد کے ذریعہ خوف و دہشت گردی کی فضا پیدا کرتے ہیں اور خبہ کے نام پر لوگوں کو ختم کراتے ہیں۔

واقعہ اس طرح سے پیش آیا کہ مخدوم الملک اور عبدالنبی صدر کے علم سے بیخ مبارک کی گرفتاری کا علم ہوا۔ انہیں اس کی اطلاع ایک خیر خواہ نے دی اور بیہ خاندان بریشانی کے عالم میں رات کو گھر چھوڑ کریناہ کی عرض سے روانہ ہوا۔

مجبورا اس آدھی رات کو ہم تین آدی بیادہ گھرسے باہر نظے اور نہ کوئی راہبر موجود تھا اور نہ رفتاد کے لئے پاؤں ہیں قوت استقلال تھی ... میح صادق کے وقت ہم اس مخص کے دروازے پر پنچے۔ یہ مخص اپنی واقفیت کے افتبار سے گرم خوئی اور کشادہ پیشائی کے ساتھ ملا اور ایک بمتر خلوت کدہ خالی کرکے ہمارے لئے معین کر ویا ... اس آرام کمرے ہیں دو روز بعد یہ نجر معلوم ہوئی کہ دل سوختگان حد نے شرم کا پردہ اٹھا کر اپنی خبث آگیس طبائع کے مافی الضمیر کو ظاہر کر دیا اور پختہ کاران مکاری کے قاعدے کے مطابق اس رات کی صبح کو بارگاہ سلطانی ہیں معروضہ پیش کرکے خاطر اقدس

(لعنی اکس مادشاہ) کو مشوش کر دیا۔ مارگاہ خلافت سے فرمان حاری ہوا کہ ... جونکہ یہ مذات خور نوجب و ملت کا کام ہے الذا اس کا انجام خاص طور ے تہاری ضرورت (یعنی مخدوم الملک اور عبدالنبی) پر منحصر کیا جاتا ہے ان کو محکمہ عدالت میں طلب کرس اور جو امرکہ علم شریعت کے مطابق طے یائے اور اکابر زمانہ اس سے متفق ہو جائیں عمل میں لائیں۔ مخالفین نے جاؤ شان (شاہی وستہ) شاہشاہی کو برانگ ختہ کرے ہارے بلانے کے لتے بھیجا... جب مخالفین نے ہم کو مکان میں نہ بایا... تو مکان کو گھیرلیا اور شیخ ابو الخرمیرے بھائی کو اس مکان میں پاکر اس کو اینے ہمراہ آستانہ اقبال ر لے گئے اور بحد وضاحت کے ساتھ ہمارے مخفی ہونے کے طالات کو بان کا... شہار حق میں (اکبر) نے بخولی قمام واقعات کو شاخت کر لیا اور مخالفوں کو یہ جواب ریا کہ تم لوگ اس قدر سخت گیری کیوں ایک ورویش گوشنہ نشیں ' دانش منش' رماضت کیش کے حق میں کرتے ہو اور کیوں اس قدر جنگيرئي سے كام ليتے ہو ... خالفين اب اس خيال ميں جالا ہو ك اس وقت جبکہ یہ بے خانماں ہو چکے ہیں تو اس مسلے کا علاج بخوبی کرلیتا عامے اور چند اشخاص میں تیرہ دروں سے رائے کو اس پر مقرر کیا کہ جس مقام ير مارے نشان يائي مارا كام تمام كر واليس : ايك ہفتہ جس وقت گزر گیا۔ صاحب فانہ مجی ہارے افتیار سے جاتا رہا اور بے شری سے کام لینے لگا اور اس کے مازین بھی ناشنای برسے لگے۔ ان وجوہ سے عمل ير واجمه غالب مو كيا اور بريثان طبيعت كو اس امر كاليتين مو كياكه ... بإدشاه جبتو میں اور تمام عالم دوڑ دھوپ اور کوشش میں معروف ہے۔ اب ممان

غالب یہ ہے کہ صاحب خانہ ہم کو پکڑ کر مخالفین کے حوالے کر دے۔

ياؤل يابر نكالا- نه كوئي مددگار نظرين نه باؤل مين طاقت رفتار نه جائے یاہ ظاہر' نہ زانے کو سکون کہ و فتا" اس شب تار میں بیلی چکی اور چرہ خوشی سے دکم اٹھا کہ ہمارے ایک شاکرد کا مکان نظر آیا اور تھوڑی دمر كے لئے ہم كو آرام كى جگہ مل كئي (اس كے بعد اس خاندان نے ايك امير کے ہاں ناہ لی) آدهی رات کے وقت وہ تیزوست و آگاہ ول ہمارے پاس پنچا... ای وقت ہم لباس لپیٹ کر روانہ ہو گئے اور مخلف راہوں سے اس مخض کے مکان پر آئے (لیکن اس نے بھی بعد میں ان سے بدسلوکی کی اور ان کی ممان نوازی سے نگ ہوا) رات کے وقت ہم اس جکہ سے لکل کر اینے ایک دوست کے مکان میں آئے (ایک رات گزار نے کے بعد) جب سب سو کے تو اس وقت ہم مقام نا محین کی جبتو میں چل نظید آخر کار پر اس امیر کے مکان پر آئے۔ (لیکن وہ امیر انہیں چھوڑ کر فود معہ المازموں کے چلا گیا) صرف ہم تین آدمی نخاس کے قریب بیٹے رہ گئے اور عجیب حال پیش آئی۔ نہ جانے کا ارادہ' نہ قیام کی طاقت' اور نہ کوئی بردے كى جكه كه جس مين قيام مو سكه- برست منافق دوست اور دشمنان صدر تک اور تادیدگان سخت پیشانی- ہم اس بے بناہ جگل میں خاک کے اور بیٹے تھے زمانہ کی آشفتہ مری اور مقاصد کی پر اگندگی کے سبب سے ہم بے انتهاغم و الم میں گرفتار ہو گئے ... بگانوں کی ملامت اور دوستوں کی میں خوابی سے محفوظ ایک باغیم میں چنچد دفتا" ہم پر سے ظاہر ہوا کہ اس باضع میں چند (بد انجام) خالفین کا بھی گزر ہو تا ہے ... پھر ظاہری حالت کی راکدگی کے ماتھ اس باضعے سے باہر لکا۔جس مقام پر چینج اس بلائے ناكماني كا سامنا مو يا تھا.. يمال تك كسيد ايك باغبان نے جم كو پھيان ليا-اس واقع سے مارے حالت متغیر ہو گئی اور قریب تماکہ روح سے جم خالی ہو جائے... لیکن وہ معادت مند گونا گوں مرمانیوں کے ساتھ پیش آیا۔ (اس کے بعد روبوثی کے لئے اس نے ایک خفیہ مقام کا چھ ہمایا) اور ایک بوشیدہ مقام میں ہم نے قیام افتیار کیا... اس مقام سے خطوط مخلصوں اور بی خواہوں کے نام روانہ کئے گئے اور ہر فخص جارے حال سے واقف ہو كراس كي جاره جوئي بن معروف موا ... ايك ماه تك اس آرام كي جكه بن ہم نے برکی (لیکن یمال سے بھی اس خوف سے کہ ان کی گرفاری نہ ہو جائے روائل افتیار کی) بے انتہا بریثانی اور اضطراب کی حالت میں ہم غیر آباد خراب میں طے آئے اور قدرے ہم کو شرکے فسادات اور وسمن کی آئھوں سے امن حاصل ہو گیا۔ (یمال بھی انہیں سکون نہ ملا او یہ مزید امن کی جگہ کی تلاش میں روانہ ہوئے) ایک نا شناسا رہبر کو اینے ہمراہ لے كرايك قريد من جو وارالخلافے سے متعلق تھا... روانہ ہو گئے۔ تين كوس کی بے راہ ناخت طے کرکے ہم لوگ یمال پنج ... (لیکن یہ بات معلوم موئی کہ یمال بھی مخالف ان کی تلاش میں آنا جابتا ہے) للذا اس قرید ے قیام سے دستبردار ہو کر آدھی رات کے وقت ہم لوگ بادل خوار و گول شرکی طرف روانہ ہوئے اور صبح کے وقت دارالخلافہ آگرہ پننج کر ایک دوست کے مقام پر مقیم ہوئے (اس کے بعد ان کے دوستوں نے دربار میں

بادشاہ سے ان کی سفارش کی اور ان کے بارے میں جو غلط فہمیاں تھیں

اشیں دور کرنے کی کوشش کی۔ اس پر بادشاہ نے اسیں دربار میں بلایا)
بارگاہ سلطان میں حاضر ہوئے اور جمال پناہ کی گونا گول نوازشات سے ان کو
بلند پائیگی حاصل ہوئی اور یک بارگی بید زنبور خانہ نا سپاسال خاموش ہو گیا۔

(آئین آکبری۔ سوم۔ ترجم۔ فدا علی طالب ص۔ ۱۳۳۹۔ ۱۹۳۳)

## اكبر اور علماء

اکبر جب تخت پر بیٹا ہے تو اس وقت مخدوم الملک عبداللہ سلطان پوری اور محاطات کے صدر الصدور عبدالنبی سلطنت میں اہم علاء تھے کہ جو غرجب امور اور محاطات کے ساتھ ساتھ سیاست میں بھی وظل اندازی کرتے تھے۔ صدر کا عمدہ اس وقت انظامیہ کے اہم عمدول میں سے ایک تھا اور یہ ملک میں سب سے اعلیٰ فقی اور تانونی اتھارٹی تھا' اور اس لحاظ سے تمام عدالتی نظام اس کے ماتحت ہوا کر آ تھا۔ تمام قاضی اور مفتی اس کے ماتحت ہوا کر آ تھا۔ تمام قاضی وظیفوں کا بھی انجازج ہوا کر آ تھا۔

اس حیت سے شیخ عبدالنبی مغل سلطنت کی اہم مخصیت ہے۔ اکبر ان کی ابتدا میں بہت عزت کرتا تھا اور ان کے گھر پر جاکر ان کے درس میں شریک ہوتا تھا' بلکہ جمال گیرکو نوجوانی میں ان کی شاگردی میں دے دیا تھا۔ اپنے علم اور سیاسی طاقت کے زعم میں سے انتمائی مغرور اور بدزبان ہو گئے تھے۔ اس کا اظہار وہ ایسے موقعوں پر

#### ضرور کرتے تھے کہ جب ضرورت مند اپنی مجوریوں کی وجہ سے کام کے لئے ان کے



مثل جب اکبر نے یہ علم صاور کیا کہ جن علاء کے پاس معاش کے طور پر زمینیں اوہ صدر کے دفتر سے آگر ان کی تعدیق کرائیں۔ اس کی وجہ سے پورے ملک سے علاء وارا محکومت میں جمع ہو گئے' ان میں سے وہ لوگ کہ جن کے تعلقات شے انہوں نے تو آسانی کے ساتھ اپنی جائیدادوں کی تصدیق کرائی۔ محروہ علاء کے جن کی کوئی سفارش نہیں تھی انہیں صدر الصدور کے سیرٹری عبدالرسول کو رشوت دے کر اپنا کام کرانا پڑا اور اس سلسلہ میں انہیں شخ کے چوکیداروں' کلرکوں' اور صفائی کرنے والوں کی جھڑکیاں سنی پڑیں۔ (بدایونی' آ۔ می۔ ۲۰۱۔ ۲۰۸)

خود شخ عبدالنبی کا بے حال تھا کہ وہ لوگوں کے ساتھ بدتمیزی سے پیش آتے سے اور ان کی بے عزتی کرتے سے برایونی نے اس کا حال لکھتے ہوئے کہا ہے کہ جب وہ اپنی نشست پر غرور و تک مزابی کے ساتھ بیٹھتے سے تو وہ چاہے برا امیر ہو یا عالم ان سب کے ساتھ انتہائی بدادبی کا سلوک کرتے سے اور کی کے ساتھ تمذیب و مروت کا برناؤ نہیں کرتے ہے۔

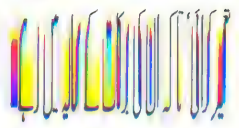
ظرى نماز كے لئے جب بيد وضو كرتے تھے تو اس وقت پانى كے چھينے اس قدر زور نے اڑاتے تھے كہ وہ امراء اور حاضرين كے كہڑوں اور چروں كو تر كر ويت تھے (بدايونی ا آ – ص ٢٠٨) ظاہر ہے كہ ان كى حركتوں كى وجہ سے لوگ ان سے نالاں تھے اور ان كى عزت محض اس لئے كرتے تھے كہ ان كے پاس بياى اختيارات تھے۔ اگر كى وربار كے دو سرے بوے عالم مخدم الملك عبداللہ سلطانيورى تھے 'جن اكبر كے دربار كے دو سرے بوے عالم مخدم الملك عبداللہ سلطانيورى تھے 'جن كى عزت و شهرت سورى خاندان كے زمانہ سے تھى گر بيد ذہبى معاملات ميں استدر

تشرد سے کہ اپنے نہ ہی خالفوں کو اذیتی دے کر موا دیتے ہے۔ ان کی یہ بھی شرت سے کہ انہوں نے بڑا مال جمع کر لیا ہے۔ ای لئے ان کے مرنے کے بعد ان کے تزکہ میں تین کوڑ نفذ طے ' اکبر نے ان کے مرنے کے بعد بی قاضی علی کے ان کے مال کی جانچ کے لئے بھیجا تو پہتہ چلا کہ انہوں نے سونے کی اینوں کو اپنے گر میں قبوں میں وفن کر رکھا تھا' بعد میں یہ انیٹیں اور ان کی کتابیں ضبط ہو کی اور شاہی خزانے میں واغل ہو کی (بدابونی ' ا۔ م۔ س۔ ۱۲۲)

ان کے بارے میں یہ مشہور تھا کہ ذکوۃ سے بچنے کی فاطریہ حیلہ کرتے تھے کہ سال کے ختم ہونے سے بہلے یہ اپنی تمام جائداد اپنی بیوی کے نام کر دیتے تھے اور سال کے فاتمہ پر دوبارہ اسے لے لیتے تھے۔ اس طرح جج کے بارے میں ان کا یہ فوی تھا کہ یہ فرض نہیں رہا ہے کیونکہ فکلی کے راستہ شیعوں کی سرزمین یعنی ایران سے گزرنا پڑے گا اور سمندر کے راستہ میں پر گریوں کی بناہ میں آنا بڑے گا۔

پھریہ دونوں غلاء ایک دو سرے کے شدید خالف سے اور اس کوشش میں رہے سے کہ کی طرح سے موقع ملے تو ایک دو سرے کو نجا دکھایا جائے۔ علاء کے در میان اس قتم کے ذاتی اختلافات اس وقت ابحر کر آئے جب اکبر نے عبادت خانہ کی بنیاد رکھی۔ (۱۵۷۳)

عبادت خانہ کی بنیاد رکھتے وقت اکبر روائتی طور پر ندہب کا پابند تھا۔ علماء سے اور صوفیا سے اس کی عقیدگی حد سے زیادہ برحی ہوئی تھی۔ وہ خواجہ معین الدین اجمیری کے کے مزار پر زیارت کی غرض سے جاتا 'سلیم چشتی کا اس قدر معقد کہ جمائگیر کی پیدائش پر اس کی مال کو ان کی درگاہ میں بھیجا تاکہ اس سے برکت ہو' اور اس کی پیدائش پر اس کا نام سلیم رکھا' بلکہ ان کی درگاہ کے قریب اس نے فتح پور سیری کی



اس لئے عبادت خانہ کی تعمر کا مقعد سے تھا کہ علاء کو جمع کرکے فرہی امور معاملت پر بحث و مباحث ہو' اور ان سے فرہب کے بارے میں سیکھا جائے' لیکن خود علاء کے سلوک' ان کی گفتگو' ان کی ایک دو مرے پر تنقید' اور ان کے رویہ نے اکبر پر دو مرے ہی اثرات ڈالے۔

ابتداء میں صرف خاص خاص علاء کو مرعو کیا جاتا تھا' اور بیہ جلسہ جمعہ کی نماز کے بعد ہوا کرتا تھا۔ اکبر جب بھی بھی کی عالم کے علم' اس کے نقدس' پر بیز گاری' اور کروار کے بارے میں سنتا تو اسے عبادت خانہ میں آنے کی دعوت رہتا اور ذاتی طور پر اس کا استقبال کرتا۔

لکن جلد ہی علماء نے اس بات پر جھڑا شروع کر دیا کہ کوئی کس جگد پر بیٹے گا' اس مسئلہ کو حل کرنے کے لئے اکبر نے نشتوں کا انتظام خود سنبھالا۔ اور اس منصوبہ کے تحت درباری مشرق میں' سید مغرب میں' علماء جنوب میں' اور شخ شمال میں بیٹھائے گئے۔

جب بحث و مباحثہ ہو آ تو بادشاہ خود ہر جماعت کے پاس جا آ ان کے ورمیان بیٹھتا اور ان کی تفکّلو میں شریک ہو آ' میہ ہر جماعت کے لوگوں کو انعام و اکرام سے مجمی نواز آ۔

لیکن نشتوں کے اس انظام کا باوجود علاء کے روبید میں کوئی تبدیلی نہیں آئی،
اور انہوں نے گفتگو کے دوران چنخا، چلانا، اور بدتمیزی کا مظاہرہ کرنا شروع کر دیا، اکبر
جو ان کے علم اور زہد و تقویٰ سے متاثر تھا۔ ان کو اس حال میں دیکھ کر برا مایوس ہوا
اور اس کے دل سے ان کا احرّام کم ہو آ چلاگیا۔ یماں تک کہ اس نے بدایونی سے

کماکہ اگر ان میں سے اب کوئی بھی بدتمیزی کرے 'یا بھواس کرے تو اس کو عبادت فانہ سے نکال دو۔ اس پر بدایونی نے کماکہ اگر میں نے اس تھم کی تقیل کی تو پھر کوئی بھی عالم اس جگہ باتی نہیں رہے گا' اور ہر ایک کو نکالنا پڑے گا۔ (بدایونی 'II۔ ص۔ ۲۰۵۔ ۲۰۵)

مزید اختلافات کی ابتداء جب ہوئی کہ جب ایک دن تعداد ازواج پر مختلو ہوئی'
اکبر کی اس وقت چار سے زیادہ بویاں تھیں اس پر سوال پیدا ہوا کہ چار کو رکھ کر باتی ناجائز ہوئی' اس کی بید بیویاں اکثر راجیوت ناجائز ہوئی' اس کی بید بیویاں اکثر راجیوت شنزاویان تھیں' ان کو اس طرح سے ناجائز رکھنا ان کی عزت و جمیت کا سوال تھا اس لئے اکبر اس مسئلہ پر پریشان ہو گیا' اور اس نے علماء سے درخواست کی کہ اسے کسی طرح سے اس صورت حال سے نجات ولائی جائے۔ اس نے علماء کو بید بھی بتایا کہ شخ عبدالنبی صدر نے ایک مجتد ابن ابی لیلہ کا حوالہ دیا ہے کہ جن کی ۹ بیویاں تھیں۔ عبدالنبی صدر نے ایک مجتد ابن ابی لیلہ کا حوالہ دیا ہے کہ جن کی ۹ بیویاں تھیں۔ اس پر علماء نے ذہبی تاویلات کا سلسلہ شروع کر دیا پچھ نے قرآن شریف کی اس آیت کا حوالہ دیا کہ جس میں کہ دو اور دو' تین اور تین اور چار اور چار شادیاں اس آیت کا حوالہ دیا کہ جس میں کہ دو اور دو' تین اور تین اور چار اور چار شادیاں کو'' ان کی تاویل کے مطابق اس کا مطلب ہوا

2+2+3+3+4+4=18

2+3+4=9

اس موقع پر بدایونی نے بادشاہ کو مشورہ دیا کہ اگر مالکی قاضی سے نتویٰ دے دے
کہ متعد کی شادی جائز ہے تو سے نتویٰ شیعوں اور سینوں دونوں کے لئے ہو گا۔ اس پر
اکبر نے فورا حنی قاضی کو ہٹا کر اس کی جگہ قاضی حسن عرب مالکی کو قاضی مقرر کر
دیا' جس نے اس دقت متعد شادی کے بارے ہیں فتویٰ دے کر بادشاہ کی تمام شادیاں



گر اکبر نے ماکلی قاضی کو بھی فورا ہٹا کر دوبارہ سے حفی قاضی کا تقرر کر دیا کیونکہ وہ نہیں چاہتا تھا کہ اس کی مثال کی دوسرے بھی تھلید کریں (بدایونی- II- ص- ۱۲۱- ۲۱۱۰)

اکبر کو ان نہ بی مباحث سے اس قدر دلچیں بڑھی کہ وہ یمال پر نیادہ سے نیادہ وقت صرف کرنے لگا' خاص طور سے جمعہ کی رات کو وہ نہ بی تنازعات کو سیجھنے ہیں گزار آ۔ اس دوران ہیں علماء کا رویہ اسے دیکھنے کو ملا جو بحث کے دوران غصہ ہیں آ کر اپنا ذہنی توازن کھو بیٹھنے' ان کی آوازیں بلند ہو جانیں اور وہ ایک دو سرے کو کافر و مشرک کنے گئے۔ سب سے بڑا ستم تو یہ تھا کہ اس کے دربار کے دو برے عالم مخدوم الملک اور عبدالنبی ایک دو سرے کو کافر کتے تھے۔ مخدوم الملک نے عباوت خانہ ہیں ہوئے والی بحثوں پر تنقید کرتے ہوئے' عبدالنبی پر کفر کا فتویٰ صادر کیا کہ اس نے خصر خان شردانی کو رسول اللہ کے خلاف برا کہنے کا الزام لگا کر اور میر جش کر شیعہ قرار دے کر قتل کروا دیا' جب کہ دونوں باتیں جموثی تھیں۔ انہوں نے مزید کہا کہ شخ کے دے کر قتل کروا دیا' جب کہ دونوں باتیں جموثی تھیں۔ انہوں نے مزید کہا کہ شخ کے بیاسی خونی بیاسی خونی ہو اسے کہا کہ شخ کے بیاسی خونی ہو اسے کہا کہ شاہیں خونی ہو اسیر ہے۔

یخ عبدالنبی نے جواب میں مخدوم الملک پر اعتراضات کے 'اس کا بھیجہ یہ ہوا کہ دربار میں دو جماعتیں بن گئیں اور ایک دوسرے کے خلاف زہر اگلنے میں مصروف ہو گئیں 'ان کے اس رویہ سے اکبر بوا دل گرفتہ ہوا' اور اس کی نظروں میں علماء کی عرف گئی۔

اس كے بعد سے اكبرنے عبادت خانہ ميں دوسرے فرقول اور غرابب كے لوكول

کو دعوت دی۔ جن میں ہندو' جین' بدھ' عیمائی' مجوی' اور کی دوسرے ذاہب کے علاء شامل تھے' انہوں نے اپنے اپنے ذاہب کی خصوصیات بتائیں اور اکثر بحثوں میں انہوں نے علاء کو لاجواب مجی کرویا۔

اکبر کو اس وقت علاء سے سخت مایوی ہوئی ، جب کہ ان میں سے پچھ نے ایک چیز کو جائز قرار دیا اور دو سرول نے اسے حرام ، ای طرح جب اس نے قاضی جلال اور دو سرے علاء سے قرآن کی تغیر لکھنے کو کما تو وہ ہر بات پر ایک دو سرے سے اختلافات کرنے لگے۔

ایک شیعہ عالم ملا محمد بردی نے جب شیعہ نقطہ نظرے ابتدائی اسلامی تاریخ کو بادشاہ کے سامنے پش کیا تو بادشاہ نے اس پر تاریخ کی کتابیں سنیں اور صحابہ کے اختلافات نے اس کا ایمان اور کمزور کر دیا۔

ای دوران میں ایک صوفی عالم شخ تاج الدین اس کے دربار میں آئے 'ادر انہوں نے بادشاہ کو کعبہ مرادت اور قبلہ انہوں نے بادشاہ کو کعبہ مرادت اور قبلہ جت قرار دے کر سجدہ کو تعظیمی بنا دیا کہ جو نہ جب کے خلاف نہیں تھا۔ (بدایونی۔ ۱۱ ۔ ص۔ ۲۲۲)

۱۵۷۹ء میں ایک واقعہ پیش آیا کہ جس نے اکبر کو کمل طور پر علاء کے خلاف کر ویا اس کی تفصیل ہے ہے کہ متھرا کے قاضی نے بید شکایت کی کہ ایک برہمن نے معجد کے نقیری مواد میں کچھ اٹھا لیا ، جب اس سے بید واپس مانگا گیا تو اس نے بید کہ نہ صرف دینے سے انکار کر دیا بلکہ رسول اللہ کی شان میں گتائی بھی کی ۔ شخ عبدالنبی نے صدر کی حیثیت سے برہمن کو دربار میں حاضر ہونے کو کما ، مگر وہ نہیں آیا اس پر اکبر نے ابو الفضل اور راجہ بیریر کو تحرا تحقیقات کے لئے بھیجا۔ انہوں نے برہمن کے اکبر نے ابو الفضل اور راجہ بیریر کو تحرا تحقیقات کے لئے بھیجا۔ انہوں نے برہمن کے

خلاف لگائے ہوئے الزام کو درست پایا۔ اس پر علاء میں اختلاف ہو گیا کہ اے کیا

مزا دی جائے کچھ اس کے حق میں تھے کہ اسے مزائے موت دی جائے گر پھھ کتے کے سے کہ اسے کو ڈے گئے کین شخ خے کہ اسے کو ڈے گئے کیاں شخ عبدالنبی نے اسے مزائے موت دے کر قتل کرا دیا اس واقعہ نے علماء اور بادشاہ کی طاقت کو بالکل واضح کر دیا کہ بادشاہ علماء کے آگے بے بس ہے۔ اس لئے نہ صرف اکبر بلکہ اس کی ہندو بیگات اور ورباریوں نے بھی اس پر تنقید کی کہ علماء اپنی طاقت سے زیادہ تجاوز کر گئے ہیں۔

اس پر اکبر نے عبادت خانہ میں علماء سے برہمن کے مسئلہ پر رائے لی و علماء کی اکثریت نے عبدالنبی کے خلاف فیصلہ سایا۔ للذا اس پر اکبر نے یہ فیصلہ کیا کہ علماء جس طرح سے سلطنت کے معاملات میں وغل وے رہے ہیں وہ اس کی صلح کل اور رواواری کے بالکل خلاف ہے اور یہ بات اس کے سامنے بالکل واضح تھی کہ ہندوستان جیے ملک میں کہ جمال ہندووں کی اکثریت ہے اور ہندو اس کی سلطنت کے ہندوستان جیے ملک میں کہ جمال ہندووں کی اکثریت ہے اور ہندو اس کی سلطنت کے خلاف علی ہیں وہ علماء کو یہ اجازت شمیں وے گا کہ وہ دو سرے غراجب کے خلاف علی کیں۔

الذا اکبر نے اس موقع پر شخ مبارک ابو الفضل کے باپ کو دربار جی بلایا اور اس سے کما کہ دہ اے ان مولوی سے نجات کیوں نہیں دلا تا۔ اس پر شخ مبارک نے کما کہ آپ مجتد اور امام عادل کی حیثیت اختیار کر لیں اور ان تمام علاء سے ایک محضر پر دستخط لے لیں۔ اس کے بعد ان کی کوئی طاقت و اختیار نہیں رہے گا اور آپ تمام ملاء مماکل پر اپنا فیصلہ دے سکیں گے۔ چنانچہ یہ محضر تیار ہوا اور اس پر تمام علاء سے دستخط کرائے گئے ان میں مخدوم الملک اور عبدالنبی بھی شامل تھے۔

اس پر ہی بس نہیں ہوا بلکہ پچھ علماء نے اکبر کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے
اسے صاحب الزمال بنا دیا کہ جو اسلام کے تمام فرقوں کو متحدہ کرے گا۔ شریف آلی
نے ایک پرانی وستاویز وکھا کریہ ثابت کیا کہ ۹۰۰ ججری میں ایک مخص آئے گا جو دنیا
سے تمام برائیوں کا صفایا کر دے گا۔ خواجہ مولانا شیرازی ایک پمفلٹ لے کر آئے جو
کی شریف مکہ کا لکھا ہوا تھا اور اس میں مہدی کے ظہور کی خوش خبری دی گئی تھی '
اس کے بعد انہوں نے خود ایک رسالہ لکھ ڈالا جس میں اکبر کو مہدی قرار دے دیا۔
(بدایونی۔ ۱۱۔ ص۔ ۱۵۔ ص۔ ۱۹۵)

اس کے بعد تو حالت یمال تک ہو گئی کہ علماء 'مفتی' اور قاضی بادشاہ کو خوش کرنے کے لئے دربار اور شاہی پارٹیوں میں شراب تک پینے گئے۔ (بدایونی۔ II۔ ص۔ ۱۳۹)

اکبر نے جب علاء کے رویہ سے مالوس ہو کر ذہبی معاملات میں آزاد خیالی افتیار کی تو اس پر بھی کچھ علاء میں بے چینی پھیلی اور یمال تک ہوا کہ اس پر کفر کے فتو کے گئا شروع ہو گئے۔ ان حالات میں اکبر نے فیصلہ کیا کہ علاء کی مخالفت مسلطنت میں ان کی دخل اندوزی' اور ان کے فساد کو ختم کیا جائے اس لئے اس سلسلہ میں تین ماتوں رعمل کیا۔

اول۔ ایسے علاء کہ جنہوں نے اس کے خلاف کفر کے فتوے ویے ہے 'اور عوام کو بخاوت پر اکسایا تھا' ان علاء کو اس نے گرفآر کرائے کمی نہ کمی طریقے ہے انہیں قتل کرا دیا۔ خدوم الملک اور شخ عبدالنبی کو حج پر جانے کا تھم دیا 'اور ساتھ میں ان سے کما کہ وہ بغیر شاہی اجازت کے واپس نہ آئیں۔ لیکن جب وہ اس امید میں واپس نہ آئیں۔ لیکن جب وہ اس امید میں واپس نہ کے کہ اکبر کے خلاف بخاوتیں شروع ہوگئ ہیں اور شاید وہ دوبارہ سے اقتدار

#### عاصل کرلیں ' تو اکبر نے دونوں کو قید میں ڈلوا دیا اور پھر انہیں بھی قتل کرا دیا۔

دوم۔ پنجاب کے علاء جن کے بارے میں اکبر کو خیال تھا کہ اس کے خلاف بیں' انہیں ہندوستان کے مخلف حصول میں بھیج دیا۔ اور اس طرح سے ان کی اس طاقت و اثر کو ختم کر دیا کہ جو ایک جگہ رہنے کی وجہ سے تھا۔

سوم۔ اکبر نے تمام مشہور علاء کو دربار میں طلب کیا ' ذاتی ملاقات اور صفتگو کے بعد انہیں مدد معاش کے طور پر زمینیں دیں ' اس طرح سے اس نے اول ان کی وفاداری کو جانچا اور پھران کی ملی امداد کو جاری رکھا۔

اس طرح اکبرنے صرف ان علاء کو ریاست کی ملازمت میں رکھا کہ جو اس سے وفادار تھ' اس نے ان کے نہ ہی خیالات سے کوئی غرض نہیں رکھی لیکن اس بات کا خیال رکھا کہ وہ لوگوں میں بناوت و فتنہ و فساد بیدا نہ کریں۔

اس کے بعد اس کا دو سرا قدم بیہ تھا کہ سلطنت کے اہم معاملات کو علاء کے بجائے دانشوروں کے ہاتھوں دیا جائے' اس لئے حکیم ابو الفتح' حکیم علی' حکیم عین الملک اور فیخ فیضی وہ لوگ تھے جو دربار میں اہم ہو گئے اور بادشاہ کو مشورے دینے گئے۔ اکبر نے ای قتم کے وانشوروں کو کہ جن کے نہی خیالات لبل موں' انہیں بڑے شہول میں اہم عمدوں پر مقرر کیا آگہ وہ وہاں قاضیوں اور علاء پر نظر رکھیں۔ (احمد شبیرے کے ا

اکبری اس پالیسی کا متیجہ سے ہوا کہ ایک تو دربار سے علماء کے اثر و رسوخ کا فاتمہ ہو گیا' اور اے اس بات کا موقع مل گیا کہ وہ آزادی کے ساتھ صلح کل اور رواداری کے ساتھ بی لوگوں میں اکبر کے مواداری کے ساتھ بی لوگوں میں اکبر کے عقائد کے بارے میں جو باتیں کھیلیں تھیں ان کا بھی آہستہ آہستہ فاتمہ ہو گیا' اکبر عقائد کے بارے میں جو باتیں کھیلیں تھیں ان کا بھی آہستہ آہستہ فاتمہ ہو گیا' اکبر

اور اس کے بعد اس کے وو جانشین جمال گیرشاہ جمال ان کے اثر سے آزاد رہے' اور مغلول نے ایک ایسی سیکولر پالیسی کو افقتیار کیا کہ جس میں نہ ہی جگ نظری اور تشدد جمیں تھا۔

## اورنگ زبیب اور علماء

اکبر نے اپنی سیکولر پالیسیوں کو برقرار رکھنے کے لئے علاء کے اڑو رسوخ اور الطانت میں ان کی مداخلت کو بالکل ختم کردیا' اس کے بعد جمال گیرشاہ جمال نے کم و بیش ای پالیسی کو اختیار کیا اور علاء کے اختیارات کو نہ ہی امور تک محدود رکھ کر بادشاہ کے اختیارات کو قائم رکھا۔

گراورنگ زیب نے اپنے سامی مقاصد کے لئے علماء کو اپنے لئے استعال کیا اور دوبارہ نے انہیں اختیارات تو دیے 'گر بڑی ہوشیاری کے ساتھ انہیں اپنے اقتدار کے استحکام کے لئے کام میں لایا۔ علماء کو جب اختیارات طے تو بجائے اس کے کہ وہ انہیں شریعت کے فروغ کے لئے استعال کرتے 'انہوں نے انہیں اپنے ذاتی فوا کد کے استعال کرتے 'انہوں نے انہیں اپنے ذاتی فوا کد کے کئے استعال کرتے 'انہوں نے انہیں اپنے ذاتی فوا کد کے کے استعال کیا 'اور رشوتوں 'غین 'اور دو سرے ناجائز ذرائع سے دولت اکسی کرنا شروع کر دی 'اس کا نتیجہ سے ہوا کہ ان میں ایسی کوئی اخلاقی جرات نہیں رہی کہ وہ بادشاہ کو شریعت کے نفاذ پر مجبور کر سکیں۔ مثلاً اس کا قاضی القضاۃ عبدالوہاب 'رشوت بادشاہ کو شریعت کے نفاذ پر مجبور کر سکیں۔ مثلاً اس کا قاضی القضاۃ عبدالوہاب 'رشوت



اور ۵ لاکھ روپوں کے علاوہ ہیرے' جواہرات' اور دوسرا بیش قیت مال چھوڑا۔ خانی خال نے کہ اس کے اختیارات اس قدر زیاوہ تھے کہ بوے بوے امراء بھی اس پر رشک کرتے تھے' اور اس کے سانے انسیں اپنی آبرہ بچانے کی فکر پر جاتی تھی۔ (خانی خال۔ سوم۔ ص ۱۹۹۔ ۲۲۲)

ای لئے اور نگ زیب نے ابتداء بی سے علاء کے ذریعہ اپنے سامی مقاصد

پورے کے مثل جب دارا شکوہ کو گرفتار کیا گیا تو اس نے سب سے پہلے ہیبت فال نای

سابی کے خلاف فتوئی حاصل کیا کہ جس نے دارا شکوہ کے حق میں مظاہرے کرائے
سے، اے قتل کرانے کے بعد ' فقہا سے دو سرا فتوئی دارا شکوہ کے خلاف لیا کہ جس
میں اس پر الزام لگایا گیا تھا اس نے شرع سے تجاوز کرکے کفرو الحاد پھیلایا۔ اس اس فتوئی کی بنیاد پر نہ صرف قتل کیا بلکہ اس کی لاش کی تشیر بھی کرائی۔ (خانی خال۔ سوم۔ ص۔ ۱۹۴)

اپنے دو سرے بھائی شزادہ مراد کو جب راستہ سے ہٹانا مقصود ہوا تو اس پر علی نقی نامی ایک فخص کے قتل کا الزام لگا کر اس کے بیٹوں کے ذریعہ باپ کے خون کا وعویٰ کرایا گیا۔ قاضی نے خون کو ثابت کرکے اسے سزائے موت دے دی۔ (خانی خال۔ سوم۔ فن۔ الله)

اس طرح اورنگ زیب نے دارا کے ساتھیوں پر شری الزامات لگا کر ان کو قتل کرایا جن میں سب سے مشہور قتل صوفی سرمد کا ہے۔

اس لئے اگرچہ اور مگ زیب نے اپنی ریاست کو اسلامی شکل وینے کی ضرور کوشش کی اور اس مقصد کے لئے اس نے ایسے اقدامات بھی کئے کہ جن سے ظاہر

ہوتا تھا کہ وہ شریعت کے نفاذ میں دلچیں رکھتا ہے، مثلاً شراب اور ہندوؤں کی زیارت پر پابندی لگائی، موسیقی کو دربار سے ختم کرایا، بادشاہ کے لئے درش کی جو رسم تھی اسے منسوخ کیا۔ زائچہ و نجوم پر پابندیاں لگائیں اور بہت سے غیر شری شیکسوں کو ختم کیا۔ اس کے علاوہ اس نے عدل و انساف کے محکمہ کو علما کے سپرد کرکے انہیں وسیع افتیارات ویئے۔

گراس کی بیہ ساری کاروائیاں مغل سلطنت کے زوال کو روکنے میں ناکام ہو گئیں 'چونکہ اکبر نے جو رواواری کی پالیسی اختیار کرکے ہر ذہب و عقیدے اور قوم کو مغل سلطنت کا حصہ بنایا تھا' وہ اس پالیسی کے تحت ناممکن تھا ای لئے آہستہ آہستہ مختلف جماعتیں' فرقے' اور قومیں علیمدہ ہونا شروع ہو گئیں' اور مغل قوت و طاقت میں دراڑیں بڑنے آئیں۔

اورنگ ذیب نے آگرچہ علاء کو برے افتیارات دیے گر ان علاء میں نہ تو مطاحیت تھی اور نہ قالمیت کہ وہ سلطنت کی فرایوں کو سمجھ کتے۔ اس لئے وہ بھی سلطنت کا ایک حصہ بن کر ونیاوی فوا کہ سے لطف اندوز ہونے لگتے اور اس طرح انہوں نے بھی سلطنت کے ذوال کو تیز کرتے میں حصہ لیا۔

علاء کی اس کروری اور ان کی نا اہلی کا احساس شاید اورنگ زیب کو بھی ہو گیا تھا' اس لئے اس نے تقد عالمگیری کی تدوین شروع کرائی اور جب بید کمل ہو گئی تو اس بات کا اظمار کیا کہ بید اس قدر کمل اور جامع تقد کی کتاب ہے کہ اس کے بعد مسلمانوں کو علاء سے فتوٹی لینے اور مشورہ کرنے کی ضرورت نہیں رہے گی اور بید انہیں علاء کی ضرورت سے آزاد کرا دے گی۔

# مدرسه اور نصاب تعليم

جیسا کہ بتایا جا چکا ہے ' مسلمان حکرانوں نے علاء کو ریاست میں ضم کرکے انہیں ریاتی عمدے دیئے اور خاص طور سے محکمہ انصاف و قانون ان کے جوالے کر دیا۔
اس لئے علاء کو اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ دہ مدرسوں کا نصاب اس قتم کا تیار کریں کہ جو علاء کو ان عمدوں کے لئے تیار کرسکے۔ اس مقصد کے لئے ابتداء میں سلجوق وزیر نظام الملک طوی نے ایسے مدرسوں کی بنیاد ڈائی جو اسلامی حکومتوں کی ضروریات کو پوری کر سیس۔ بعد میں اس کی دوسرے مسلمان حکرانوں نے بھی مررسی کی۔

ہندوستان میں اس فتم کے نصاب کی تیاری میں ملا نظام الدین (وفات ۱۵۳۸) کا برا حصہ ہے کہ جن کا تعلق فرگی محل خاندان سے تھا' اور جن کی شرت بحیثیت استاد کے ہندوستان بحر میں تھی۔ انہوں نے جو نصاف تیار کیا وہ "ورس نظامیہ" کملا تا ہے۔ یہ نصاب اس قدر مقبول ہوا کہ ایک سو سال تک بغیر کمی تبدیلی کے ہندوستان میں بیا نصاب اس قدر مقبول ہوا کہ ایک سو سال تک بغیر کمی تبدیلی کے ہندوستان میں



مدرسول من ردهایا جاتا ہے۔

درس نظامیہ کی تدوین اس غرض سے کی گئی تھی کہ اس سے فارغ التحصیل طلباء مسلمان حکومتوں میں قاضی ' مفتی' اور صدر کے عمدول پر کام کر سکیں۔ اس نصاب کو اس طرح سے تیار کیا گیا تھا کہ ۲۰ سال کی عمر میں طالب علم فارغ التحصیل ہو جا آ تھا' جو کہ دو سرے نصابوں میں ضیں تھا' اور طالب علموں کو عمر کا بواحمہ ان کے مطالعہ میں گزرنا پڑ آ تھا۔

اس وقت تک درسہ میں جو نصاب رائج سے 'ان میں دو قتم کے علوم پڑھائے جاتے سے معقا 'اور منقولات کہ جو جاتے سے معقولات 'وہ علوم کہ جن کا تعلق عقلیت سے تھا 'اور منقولات کہ جو احادیث پر بنی سے درس نظامیہ کی بیہ خصوصیت تھی کہ بیہ معقولات پر منقولات سے نیادہ زور دیتا تھا 'اور اس میں پہلی مرتبہ دو سرے علماء کی کتابوں کے ساتھ ساتھ بندوستانی علماء کی تحریر کردہ کتابیں بھی شامل کی گئیں تھیں۔

درس نظامیه بین جو علوم پرهائے جاتے تھے ان بین صرف و نحوا منطق عکمت الماضی الماغت تقید اصول قعد کلام الفیراور حدیث شامل تھیں۔

شاہ ولی اللہ اور ان کے خاندان نے مدرسہ رجیمہ میں اس کے مقابلہ میں جو نساب تیار کیا اس میں انہوں نے معقولات سے زیادہ زور معقولات پر دیا اور قلمہ کی تعلیم کو زیادہ ضروری قرار دیا۔ اس طرح ہندوستان میں یہ دو نساب دو رجانات کی نشان دی کرتے تھے: فرکلی محل مسلمان ریاستوں کے لئے علماء تیار کرتا تھا کہ جنوں نے اٹھارویں صدر میں ان مختلف ریاستوں میں اہم کردار ادا کیا اور جیسا کہ منکاف نے لکھا ہے کہ دی جمال کہیں بھی مسلمان ریاست

مقی و فرقی بھی اس کے دربار میں کوئی عمدہ چاہتے تھے و (۲۲۔ ۲۳۳)

اس کے مقابلہ میں مدرسہ رجیبہ ہندوستانی مسلمانوں میں ذہبی بے حی کی فیات کرتے ہے اور اس لئے علاء کو اس بات پر تیار کرتے ہے کہ وہ مسلمان معاشرہ میں غدہی املاحات اور احیاء کے ذریعہ ان میں غدہی جذبہ اور روح کو پیدا کریں۔

مدرسہ رحمیہ کے اس ماڈل کو ۱۸۲۷ء میں دیو بند میں افتیار کیا گیا۔ اس میں جو مضامین رکھے گئے تھے وہ یہ تھے بہ صرف و نحو' بلاغت' عربی ادب' اسلامی تاریخ' منظق' یونانی و عرب فلف علم مناظرہ' علم کلام' اقلیدس' طب یونانی' فقد' اصول فقد صدیث' تغیر۔ بعد میں منطق اور فلفہ کو نصاب سے نکال دیا گیا۔ اس پورے نصاب میں جدید تقاضوں کے تحت علوم کو شامل نہیں کیا گیا اور نہ ہی کسی یور پی زبان کو مصاب کا حصہ بنایا گیا۔

انیسویں صدی کے آخر میں کچھ علماء نے اس بات کی کوشش کی کہ وہ علی گڑھ کی جدید یورٹی تعلیم' اور دیو بند کے قدیم نصاب کے درمیان ایک ایبا نصاب تیار کریں کہ جو موجودہ ضروریات کو بھی پورا کرے' اور قدیم روایات کو بھی برقرار رکھے۔ اس مقصد کے لئے ۱۸۹۰ کی دھائی میں ندوۃ العلوم کی بنیاد رکھی گئ' لیکن علماء کی سے کوشش کامیاب نمیں ہو سکی اور ندوۃ نے بھی جدیدے کو چھوڑ کر قدیم راستہ کو اور ندوۃ نے بھی جدیدے کو چھوڑ کر قدیم راستہ کو افتیار کر لیا۔

جیسا کہ ان نصابوں سے ظاہر ہے جو طالب علم ان مدرسوں سے فارغ التحمیل ہو کر نکلے ، وہ زبنی طور پر اس قابل نہیں تھے کہ جدید حالات کو سمجھ سکیس ، اور سیای و معاشی مسائل کو حل کر سکیس۔ اس کا متیجہ سے ہوا کہ ان میں سے کچھ نے تو اس بات



گزار دیں 'گر علماء کی اکثریت وہ تھی کہ جنہیں ملازمتوں کے مواقع نہیں تھے اور وہ اس بات پر مجبور تھے کہ وہ اپنی روزی کے لئے درس و تذریس کے پیشہ کو اختیار کریں 'یا مبلغ کے طور پر کام کریں 'یا پھر مجمول میں امام اور موزن بن کر زندگی کے دن گزاریں۔ اس لئے ان علماء کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی وو سرا راستہ نہیں تھا کہ وہ اپنی روزی کے لئے فیجب کو استعال کریں۔

اس لئے نو آبادیاتی دور میں بہت می نہ ہی جماعتیں اور فرقے پیدا ہوئے ہو لوگوں سے چندہ حاصل کرنے کے لئے ان کے لوگوں سے چندہ حاصل کرنے کے لئے ان کے نہ ہی جذبات کو ابھارتے ہے۔ اس کے ساتھ ہی پورے ہندوستان میں جگہ نئے مدرسے کھلنا شروع ہو گئے اور نئی مجدیں بننا شروع ہو گئیں آکہ لوگوں کے چندول سے ان کو پھیلایا جا سے اور علماء کی برحتی ہوئی تعداد کو ان میں کھپایا جا سے۔ اس کی دجہ سے نہ صرف مختلف فرقوں میں لڑائی جھڑے شروع ہوئے بلکہ اس نے فرقہ ورایت کو بھی ہوا دی اور ہندو و مسلمانوں کے درمیان اختلافات کو گھرا کیا۔

## نو آبادیاتی دور اور علماء

#### شاہ عبدالعزیز کے فتوے

ہندوستان میں جب ایسٹ انڈیا کمپنی کی طاقت مضبوط ہو گئی اور اس نے سابی اقتدار حاصل کر لیا تو اس کے ساتھ ہی ہندوستان کا سیای ڈھانچہ بھی تبدیل ہونا شروع ہو گیا اور مسلمان حکمران اور امراء کرور ہو کر بے بس ہو گئے۔ لنذا ان حالات میں ان کے لئے یہ لاڈی تھا کہ وہ ہندوؤں اور اگریزوں سے اپنے تعلقات کو نے خطوط پر استوار کریں کیان اس مرحلہ پر یہ سوال بھی تھا کہ ان کی راہنمائی کون کرے؟ کیونکہ بادشاہتی اوارے کے کمزور ہونے کے ساتھ ہی اس کے تمام ماتحتی اوارے بھی زوال پذیر ہو چکے شے کا لذا لوگوں نے علاء کی جانب رجوع کیا کہ وہ ان کی راہنمائی کریں۔

علماء كا نقطہ نظران بدلتے ہوئے ساى حالات ميں ايك نہيں تھا۔ مثلاً ان ميں کھاء كا نقطہ نظران بدلتے ہوئے سائ

دونوں کے درمیان قرار دیتے تھے اور اس لئے انہوں نے مسلمانوں کو ہدایت کی کہ وہ

بجرت کرکے دو سرے ملک میں سیس جائیں اور ہندوستان بی میں رہیں کہ جمال اسیس نہ بھی امور کی آزادی ہے۔ لیکن کچھ علاء کی تعداد الی سی کہ جنوں نے اس چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے کہ ان کا رابطہ اگریزوں سے نہ ہو جائے۔ ہندوستان سے تجاز بین جا سکے انہوں بجرت کرلی اور وہاں پر بی مستقل سکونت اختیار کرلی۔ جو علاء حجاز نہیں جا سکے انہوں نے مسلمان ریاستوں میں بود و باش کو ترجیح دی آکہ اس طرح وہ کم از کم انگریزوں سے دور رہیں گے۔

اس طرح علاء نے تو اپ لئے کوئی نہ کوئی حل نکال لیا' ان جی ہے وہ جنہوں نے ہندوستان کو دارالامن تشلیم کر لیا تھا" انہوں نے ایٹ ایڈیا کمپنی کی ملازمتیں بھی قبول کر لیس لیکن مسلہ عام مسلمانوں کا تھا کہ وہ ان جی ہے کون می بات کو تشلیم کریں۔ بسرطال ایک چیز تو واضح تھی اور وہ یہ کہ تمام مسلمانوں کے لئے ناممکن تھا کہ وہ بجرت کرکے کی دو سرے ملک چلے جائیں۔ ان پر یہ بات بھی واضح تھی کہ اگریزوں کی فوجی طاقت اس قدر زیادہ ہے کہ ان سے لڑکر انہیں یہاں سے نکالنا بھی اب ناممکن ہوگیا تھا۔ مخل سلطنت کے گلڑے کھڑے ہوئے کے بعد 'ان کے لئے ملازمتوں کا حصول بھی مشکل ہو گیا تھا۔ اندا اب ملازمتوں کی تلاش بیں ہندو اور مسلمان دونوں کمپنی اور مقابی ریاستوں کی جانب رجوع کر رہے تھے۔ ان سارے عمل مسلمان دونوں کمپنی اور مقابی ریاستوں کی جانب رجوع کر رہے تھے۔ ان سارے عمل ملازمت ملی تو وہ افقیار کرنے پر مجبور تھا اور آگر اسے ہم نہ بہوں سے جنگ بھی کرنا ملزمت ملی تو وہ افتیار کرنے پر مجبور تھا اور آگر اسے ہم نہ بہوں سے جنگ بھی کرنا ملزمت ملی تو وہ افتیار کرنے پر مجبور تھا اور آگر اسے ہم نہ بہوں سے جنگ بھی کرنا

علاء کے لئے یہ صورت مال ضرور تشویش ناک تھی کہ اگر معاشرے میں اس

طرح سے اشتراک ہو جائے گا تو مسلمانوں کی علیحدہ سے کوئی ندہی شناخت نہیں رہے گئ ان حالات میں شاہ عبدالعزیز دہلوی نے کئی فتوے جاری کئے۔ مثلًا انہوں نے مسلمانوں کو اس بات کی اجازت دی کہ وہ کافروں کی ملازمت کریں گر بحیثیت فوجی کے نہیں تاکہ انہیں مسلمانوں سے جنگ نہ کرنی پڑے۔ انہوں نے یہ بھی کما کہ دو سرے عمدوں اور حیثیتوں میں ان کی ملازمت کرنے میں کوئی حرج نہیں اور ایک مرتبہ جب ملازمت کرلیں تو پھر ان کی وفاداری بھی لازی ہے۔ لین انہیں اس بات کی ضرور خیال رکھنا چاہیے کہ ان کے کافروں کے ساتھ ساجی اور شافی تعلقات نہ ہوں۔ یہاں تک کہ وہ برتن کہ جو کافر استعمال کرتے ہوں ان کو ہاتھ نہ لگایا جائے ' بھر ان کہ فروری ہو تو ان برتنوں کو اچھی طرح سے دھو کر صاف کیا جائے ' پھر ان میں کھایا' بیا جائے۔ اس طرح سے انہوں نے اس بات کی بھی سخت مخالفت کی کہ کافروں کے تہواروں اور تقریبات میں شامل ہوا جائے' ان کی عبادت گاہوں میں جایا

شاہ عبدالعزیز نے اس بات کی بھی اجازت دے دی تھی کہ ایسٹ انڈیا کمپنی کی ملازمت کو افتیار کرلیا جائے ' بلکہ انہوں نے اپنے بجتیج عبدالحی کو کمپنی کی ملازمت کرنے دی۔ اگرچہ اس خبر کو س کر اس دفت کے مشہور صوفی شاہ غلام علی نے سخت افسوس کا اظہار کیا تھا۔ اس پر عبدالعزیز نے ایک خط میں اپنے فیصلہ کو صحح خابت کرتے ہوئے لکھا تھا کہ اس قتم کی ملازمت میں نہ تو اس بات کا خطرہ نے کہ کافروں کے ساتھ تعلقات برحیں گے ' نہ ہی ان کی خوشایہ کرتا ہوگی۔ نہ جھوٹ بولنا پڑے گا۔ اور نہ ہی اسلام کے خلاف کوئی قدم اٹھایا جائے گا۔

انہوں نے مطمانوں کو اس بات کی بھی اجازت دے دی تھی کہ وہ اگریزی سیکھ

سے جن مگر ساتھ: بی میں ان کی ہدایت کی تھی کہ اس زبان کو سکھ کر نہ تو وہ

اگریزوں کی خوشامد کریں اور نہ اس کے ذریعہ ذاتی مفاوات کو حاصل کریں۔

لیکن ان تمام شرائط کے ساتھ بار بار مسلمانوں سے یہ کما گیا کہ وہ اگریزوں سے وور رہیں' ان سے اپ تعلقات کو نہ برجائیں اور نہ ہی ان کے طور طریق' لباس' اور عادات کو اختیار کریں۔ چنانچہ ان فتوں اور عام رجانات کی وجہ سے لوگوں کی اکثریت اگریزوں سے ملئے سے پرہیز کرتی تھی اور اگر اپنے معاملات کی وجہ سے ملئا اکثریت اگریزوں سے ملئے محافر کو مصافحہ کے بعد ہاتھ دھو لیا کرتے ہے' اور جن لوگوں کے اگریزوں سے ووستانہ تعلقات تھے' جنہوں نے تھوڑی بہت اگریزوں سے ووستانہ تعلقات تھے' جنہوں نے تھوڑی بہت اگریزی طور طریق اختیار کر لئے تھے' انہیں معاشرہ میں عزت کی نگاہ سے نہیں دیکھا جا تھا اور ایبا سمجھا جا تا تھا کہ اس نے اپنے معاشرہ کی توہین کی ہو۔ جنانی جب محن باتا تھا اور ایبا سمجھا جا تا تھا کہ اس نے اپنے معاشرہ کی توہین کی ہو۔ جنانی جب محن الملک نے سرسید احمد خال کو چھری کانے کے ساتھ میز پر' اگریزوں کی طرح کھاتے ہوئے ویکھا تو انہیں اس سے زبروست صدمہ ہوا' اور اپنے اس صدمہ پر تابو پائے میں انہیں کانی وقت لگا۔

اس وجہ سے علاء کے برعکس سرسید نے اس سم کو چلایا کہ وہ مسلمانوں کو اس بات پر آمادہ کریں کہ یورٹی طرز زندگی افتیار کرنا اسلام کے خلاف نہیں۔ اس لئے اس کو افتیار کرکے اگریزوں کے ساتھ تعلقات کو بردھایا جائے'کیونکہ جب تک یورٹی تہذیب کو افتیار نہیں کیا جائے گا' اس وقت تک اگریزی ذبن کو نہیں سمجھا جا سکے گا' اپ رسالہ تمذیب الاخلاق' میں انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ اہل کتاب کے ساتھ کھانا کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ ایک تو نئی تعلیم کی وجہ سے اور بدلئے ہوئے طلات کی وجہ سے اور بدلئے ہوئے طلات کی وجہ سے آہت آہت مسلمانوں کے اعلیٰ طبقوں میں یورٹی تمذیب و

تدن مقبول ہو تا چلا گیا اور اس کے ساتھ ہی یورپی تعلیم یافتہ طبقوں نے مسلمانوں کی راہنمائی کا دعویٰ کر دیا۔ اس کے بعد سے علماء اور ان میں راہنمائی کے لئے ایک کش کش شروع ہو گئے۔ اس کش کش میں فیصلہ اس بات پر ہونا تھا کہ کون بدلتے ہوئے ملات کو بہتر سجھتا ہے اور ان کا عملی حل پیش کرتا ہے ؟

## زهبی تحریکیں

مبلانوں کے زوال کے امباب میں سے سب سے اہم مبب علاء کے نزویک سے قاکہ وقت کے ماتھ ماتھ مسلمانوں میں بہت ی ہندووانہ رسوات آگئیں تھیں' للذا زوال کے اس عمل کو روکنے کے لئے ضروری تھا کہ املام کو ان رسوات سے للذا زوال کے اس عمل کو روکنے کے لئے ضروری تھا کہ املام کو ان رسوات سے پاک کیا جائے اور خالص املای تعلیمات کو فروغ دیا جائے۔ صرف ای صورت میں مسلمان اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کر عتے ہیں۔ اس لئے علاء کی ابتدائی نو آبادیاتی دور میں جو تحرکییں شروع ہوئیں ان کا مقصد یہ تھا کہ وہ ثقافت جو ہندو مسلم اشتراک سے میں جو تحرکییں شروع ہوئیں ان کا مقصد یہ تھا کہ وہ ثقافت جو ہندو مسلم اشتراک سے بیدا ہو رہی ہے اسے روکا جائے اور مسلمانوں میں غربی بنیاد پر علیحدہ سے شاخت کو ابھارا جائے۔ اس کا بتیجہ سے ہوا کہ انہوں نے نو آبادیاتی دور کے مسائل سے مقابلہ کرنے کے بجائے اول تو ہندو اثرات کے خلاف تحریک شروع کی' جو بعد میں زائی جنگ کے ساتھ ماتھ جسمانی جنگ میں بدل گئی۔

بنگال میں فراننی تحریک اس کی ایک مثال ہے 'اس کے بانی حاجی شریعت اللہ (وفات نے ۱۸۲۰) تھے 'جنہوں نے ان پڑھ کسانوں میں کام کرنا شروع کیا اور ان کو اس پر تیار کیا کہ وہ اسلامی فرائض کو اوا کریں۔ کسانوں میں ان کے پیغام کو اس لئے ساگیا کہ وہ ہندو زمینداروں کے ہاتھوں استحصال کا شکار تھے' اور کسی ایسے رائے کی

# 

کو معظم کرکے ان میں ایک نیا جذبہ پیدا کر دیا۔ ان کے کام کا طریقہ کار یہ تھا کہ اپنے مانے والوں کی ایک براوری بنائی اور ان کا لباس بھی علیمہ سے تجویز کیا تاکہ اس طرح سے ان میں یک جتی اور اشحاد کا احساس ہو۔ اس کے بعد انہوں نے علاقہ کو مختلف حصوں میں بانٹ کر وہاں اپنے خلیفہ متعین کئے۔ گاؤں میں اپنی عدالتیں قائم کیس تاکہ مسلمان باہمی جھڑوں کا فیصلہ یماں پر کریں اور برطانوی عدالتوں میں جانے کیس تاکہ مسلمان باہمی جھڑوں کا فیصلہ یماں پر کریں اور برطانوی عدالتوں میں جانے کے گریز کریں۔ کسانوں کی جمایت حاصل کرنے کے لئے انہوں نے زمین کے تیکس کو غیر قانونی قرار دے ویا۔

ان کی وفات کے بعد جماعت کی راہنمائی ان کے لڑکے وو وو میاں (وفات المال) کو ملی انہوں نے تحریک کے فرقی عضر کو ختم کرکے اسے ندہبی تحریک میں بدل دیا۔ یہ تحریک اگرچہ نو آبادیاتی دور میں شروع ہوئی گر اس نے نو آبادیاتی نظام کے مسائل سے ہٹ کر اس بات پر ذور دیا کہ مسلمان اپنی ندہبی شناخت کو مشحکم کریں اس کے نتیجہ میں ہندووں اور مسلمانوں میں اختلافات پیدا ہو گئے کہ جس کا فائدہ انگرمزوں کو ہوا۔

ای قتم کی ایک اور تحریک منرنی بھال میں شروع ہوئی جے تیتو میر (وفات المال) جو سید احمد شہید کے ایک مرید ہے 'انہوں نے شروع کی' یہاں بھی انہیں مسلمان کسانوں کی جمایت حاصل ہو گئی کہ جو ہندو زمینداروں کے ہاتھوں پریٹان شے ان میں اتحاد برقرار رکھنے اور اپنی شناخت کا احساس بیدار کرنے کے لئے انہوں نے بھی حاجی شریعت اللہ کے طریقوں کو اپنایا' اور اپنے مریدوں کو علیحدہ سے لباس پہننے پر زور دیا آگئے وہ خود کو ہندوؤں سے علیحہ کر سکیں۔ تحریک کا جھڑا ہمت جلد ہندو

زمینداروں سے ہو گیا کہ جس نے ان کے لئے لاقانونیت کی شکل پیدا کر دی اور انہوں نے برطانوی حکومت کی جمایت سے اسے کچل کر فتم کر دیا۔

تیری تحریک سید احمد شهید کی تھی جو کہ شروع تو شال ہندوستان سے ہوئی مگر اپنی سرگرمیوں کو انہوں نے سرحد کے علاقہ میں منتقل کر دیا جمال سے سکموں اور پھانوں سے لڑے اور بالاخر بالاکوٹ کے مقام پر سید احمد شهید کی فکست نے اس کی فرجی سرگرمیوں کو ختم کر دیا۔

یہ تیوں تحریمیں اصلاحی تھیں۔ نہ ہب کو ہندووانہ رسوات سے پاک کرنے کی منصوبوں کو عملی جامہ پہنانا چاہتی تھیں۔ نہ ہب کو ہندووانہ رسوات سے پاک کرنے کی مہم میں انہوں نے نہ صرف مسلمانوں میں اختلافات پیدا کئے بلکہ اپنی قوت و طاقت اور نفرت کو ہندوول کے خلاف کر دیا اور انگریزوں کو اس کش کمش میں بالکل چھوڑ دیا۔ انہوں نے اس کا اندازہ نہیں لگایا کہ ہندوستان میں مسلمان جماعت کی کیا طاقت ہے۔ مشترکہ نقافت کی جڑیں کتنی ممری ہیں اور اہل برطانے جو مقای جمایتی گروہوں کے سمارے افتدار حاصل کر رہے ہیں اس کو کس طرح سے روکا جائے۔ ان شیوں کے سمارے افتدار حاصل کر رہے ہیں اس کو کس طرح سے روکا جائے۔ ان شیوں کے کیوں کی ناکامی اور ۱۸۵۷ء کے ہنگامہ کے بعد' مسلمانوں کے لئے یہ ناممکن ہو گیا کہ وہ فرجی قوت کے سمارے دوبارہ سے سیاس طاقت کو حاصل کر سکیں۔

لنذا ١٨٥٤ء كے بعد اصلای تركيوں كے دُھانچہ مِن زبردست تبديلي آئي اور انہوں نے فرجی طاقت كے بجائے ایسے نظریات و خیالات كو پھیلانے كے لئے تعلیم كو استعال كرنا شروع كيا۔ ديو بند مدرسہ كا قیام اى سلسلہ كى ایک كڑى تھا كہ جس میں تعلیم كے ذریعہ ندہى عقائد كو دوبارہ سے نئى ذندگى دینے كى كوشش كى گئی۔

ان اصلاحی تحریکوں کی مخالفت میں احمد رضا خال (وفات ۱۹۲۱) نے ایک مہم

# شروع کی اور انی اس معم میں انہوں نے ان تمام روایات اسم ورواج اور عقائد

كى حمايت كى جوكه وقت كے ساتھ عام مسلمانوں ميں رائج ہو گئے تھے اور اب ان کے زہب کا ایک حصہ ہو گئے تھے' ان کے خیال میں انہیں ان سے محروم کرنا ان کی زندگی میں خلا پیدا کرنا تھا' لندا انہوں نے خالص اور اصلاحی نہب کی سخت مخالفت كى" اور اپ عقائد ميں رسول الله كى فخصيت كو مركزى مقام دے كر اس كے كرو ساری تحریک کو متعین کر دیا۔ وہ سیدوں کی بھی اس لحاظ سے بہت زیاوہ عزت کرتے تھے کیونکہ وہ رسول اللہ کی اولاد تھے۔ وہ صوفیا کے معقد تھے اور اس پر یقین رکھتے تھے کہ ان سے مدد کے لئے کما جائے اور دینی و دنیوی مسائل کے لئے ان سے رجوع کیا جائے۔ مزاروں کی زیارت کی جائے منیں مانی جائیں اور نذر و نیاز چڑھائی جائیں۔ اس طرح انہوں نے کوشش کی کہ ان کے زمانہ میں اسلام کی جو ارتقائی شکل موجود ہے اسے برقرار رکھا جائے۔ انہوں نے اس پالیسی کو بھی اختیار کیا کہ سیاست سے دور رہا جائے اور اپنی تمام توانائی کو صرف ندہی امور تک محدود رکھا جائے۔ ان تحریک نے اثرات مختلف ہوئے۔ مثلاً دیو بند تحریک نے تعلیم یافتہ متوسط شرى طبقول كو متاثر كيا- جب كه بريلوي عقائد ان يره و اور ديماتي علاقول بيس زياده مقبول موئ کین ان زمبی تر کیول کا اثر یه مواکه اب مرسیای و ساجی اور معاشی مسئلہ ندہب کی روشنی میں دیکھا جانے لگا، جس کی وجہ سے اس مسئلہ کے حل میں

ان تحریکوں میں جو باہمی جھڑے ' اور فسادات ہونا شروع ہوئے ' اس نے ہمی مسلمانوں کی توجہ جدید سیاس مسائل سے ہٹا کر فرہب پر مرکوز کر دی کیونکہ ہر فرہبی جماعت نے شدت کی پالیسی کو اختیار کرتے ہوئے ' ایک دوسرے کو گراہ اور کافر کمنا

ر کاوٹ بدا ہونے گی اور اس نے جدیدیت کے خلاف دفاعی محاذ بنا لیا۔

شروع کر دیا 'آکہ ان کے جماعوں میں ان کی کوئی عزت نہیں رہے۔ اس طرح مسلمانوں کو متحد کرنے کے بجائے انہوں نے مسلمانوں کو کئی حصوں میں تقتیم کر دیا۔
یماں پر بیہ سوال پیدا ہو آئے آخر یہ مختلف نہ ہی جماعتیں کیوں ایک دو سرے کو کافر قرار دے رہیں تھیں؟ اس کی ایک وجہ تو یہ تھی ہر جماعت اس بات کی خواہش مند تھی کہ وہ اپنے پیروکاروں کو متحد رکھ 'اور انہیں جماعت چھوڑ کر نہ جانے دے اس لئے انہوں نے ان میں جماعت کی شاخت کو بیدار کیا اور اپنے مانے والوں پر بیہ بابندی لگا دی کہ وہ دو سری نہ ہی جماعت کے لوگوں سے کوئی رابطہ نہیں رکھیں گ' بابندی لگا دی کہ وہ دو سری نہ ہی جماعت کے لوگوں سے کوئی رابطہ نہیں رکھیں گ' بیان سے سلام دعا نہیں کریں گے 'نہ ان کے ساتھ کھا تھیں گے اور نہ ان میں شادی باہ کریں گے۔

اس کا دلچپ پہلویہ تھا کہ ان میں سے ہر جماعت اس بات کا دعویٰ کرتی تھی کہ وہ مسلمانوں کی اکثریت کی نمائندہ ہے' اس لئے آگر ان کی جماعت کو کمزور کیا گیا یا اس کے خلاف کوئی سازش کی گئی تو یہ اسلام اور مسلم امد کے خلاف سازش ہوگی' جو کہ ایک بڑا گناہ ہے۔

دراصل مغل سلطنت کے گڑے گڑے ہونے کے بعد 'مسلمان جس طرح سے کرور ہوئے تھے 'اس کا واحد علاج یہ وجوزا جا رہا تھا کہ انہیں متحد کیا جائے اور ان کے اختلافات کو ختم کرکے ان میں اتفاق کو پیدا کیا جائے 'اس لئے ہر ذہبی جماعت نے اس کا دعویٰ کیا کہ وہ واحد جماعت ہے جو مسلمانوں کو متحد کرے گئ اور دو سری تمام جماعتیں اختلافات پیدا کرنے والی ہیں اس لئے ہر جماعت اس مہم میں مصروف ہو گئی کہ اتحاد کی خاطر دو سری جماعتوں کو ختم کر دیا جائے تا کہ صرف ایک جماعت اور اس کے عقائد پر بوری قوم کو ایک کیا جا سے۔ جب ان کی کو شوں میں رکاوٹیں اس کے عقائد پر بوری قوم کو ایک کیا جا سے۔ جب ان کی کو شوں میں رکاوٹیں

آئیں تو انہوں نے خالف جاعتوں کو اس کا ذمہ دار قرار دیا اور اس طرح انہیں

# اسلام کا دسمن کردانا۔

ایک وجہ ان ذہبی جماعتوں کی مخالفت کی سے متمی کہ ان سب کا وارومدار لوگوں کے چندوں پر تھا' اس لئے انہیں سے خطرہ رہتا تھا کہ اگر ان کے پیروکار کم ہو گئے یا چھو ڈکر چلے گئے تو ان کے مالی وسائل پر اس کا اثر پڑے گا۔ اس لئے انہوں نے غیر ووستانہ اور مخالفانہ روب کو افتیار کیا تاکہ ان کا علیمہ سے وجود برقرار رہے۔

اپنے عقائد اور نظریات کی تبلغ کے لئے ان ذہبی جماعتوں نے اپنے اپنے دینی مدارس قائم کے آکہ ان میں متشدد طالب علم اور اساتذہ کی تربیت کی جائے الذا ان مدرسول میں فرنگی محل ویوبند ندوۃ العلماء اور مدرسہ مظاہر العلوم خاص طور سے قابل ذکر ہیں کہ جنہوں نے ایک وو مرے سے مختلف ذہبی نظریات کو پھیلایا۔ ان کی اس تقلید میں ہندوستان کے مشہور شہروں میں بھی مدرسوں کا قیام عمل میں آیا جن میں لاہور مراد آباد وامیور بدایوں جبل پور مربطی مار مروہ 'پند کراچی اور کلکتہ شامل ہیں۔ ان مدرسوں کے قیام میں مسلمان امراء اور جا گیرواروں نے مالی طور پر مدد کی وجہ سے بید مدرسے کام کر سکے۔

چندے پر انحصار کی وجہ سے علماء کے ذاتی کردار اور ان کی تعلیم و تبلیغ پر بہت زیادہ اثر پڑا' چونکہ چندہ دینے والوں کی اکثریت خوش حال اور دولت مند مسلمان تھے اس لئے علماء نے سابی مسائل کو نہیں چھٹرا' اور غربت' مفلی' بھوک' صحت' اور نا انسانیاں ان کے دائرے کار میں نہیں آئیں۔ اس کے بر عکس انہوں نے معاشرہ کے وُھانچہ کو ای طرح بر قرار رہے پر ذور دیا اور ہر تبدیلی کی مخالفت کی۔

چندوں بر انحصار کرنے کا ایک تتیجہ یہ بھی ٹکلا کہ علماء کا ساجی مرتبہ گھٹ گیا،

اگرچه ان کی ندجی حیثیت تو باقی رہیں عران کی عزت کم ہو گئے۔ ندجی شنظیمیں

ہندوستان میں نو آبادیاتی دور میں سیای و ساجی اور ندہی جماعتوں کی تنظیم کا آغاز ہوا' اور جب عیسائی مشنری جماعتیں تبلیغ کی غرض سے آئیں تو ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں نے ان سے تنظیم امور کے بارے میں بہت کچھ سکھا' اور جب انہوں نے ان کا مقابلہ کرنے کے لئے اور اپنے اپنے ندہب کا دفاع کرنے کے لئے جماعتیں بنائیں تو ان کا ڈھانچہ اور تنظیم ان ہی مشنری جماعتوں کے مطابق رکھی۔

مثلاً کی بھی جماعت کے لئے اولین طور پر یہ لازی تھا کہ اس کا کوئی منشور ہو جو اس عنظیم کو قانونی شکل دے سے۔ پھر حکومت نے ہر جماعت کے لئے یہ لازی قرار دیا تھا کہ اے رجٹرڈ کرایا جائے' اس طرح یہ جماعتیں قانونی ہو جاتی تھیں۔ پھر ان جماعتوں کو چلانے کے لئے اس کے باقاعدہ سے عمدے دار ہوتے تھے ان میں صدر' جناعت کو چلانے کے لئے اس کے باقاعدہ سے عمدے دار ہوتے تھے ان میں مشاورت ہوتی جنل سیرٹری' نزانچی اہم عمدے ہوتے تھے' اور باتی اراکین یا مجلس مشاورت ہوتی تھی' جو کہ جماعت کے مالی امور کے بارے میں ریکارڈ رکھا جاتا تھا اور اس کی تفصیل دی جاتی تھی کہ کتنے پہنے وصول ہوئے' اور کتنے فرج ہوئے' پالیسی معاملات کے لئے اراکین کی پابندی سے میشکیں ہوا کرتی تھیں اور ایک اجلاس سالانہ ہوتا تھا جس میں سال بھر کی سرگرمیوں کی تفصیل دی جاتی تھی اور ایک اجلاس سالانہ ہوتا تھا جس میں سال بھر کی سرگرمیوں کی تفصیل دی جاتی تھی اور حساب تاب پیش کیا جاتا تھا۔

جماعتوں کے اس ریکارڈ کا فائدہ یہ ہوا کہ ہر جماعت کی تاریخ بنتی می اور اراکین و عام لوگوں کے علم میں یہ بات آتی رہی کہ جماعت کیا کر رہی ہے' اور اس نے اب

# 

پوری طرح سے محفوظ نہیں رکھا' اور سستی و کابلی' جماعت میں لیڈروں کی تبدیلی نے بت ریکارڈ صائع کرا دیا' گراس کے باوجود جو تھوڑا بہت ریکارڈ محفوظ رہا اس سے اس عمد کے بارے میں بہت می معمولی گراہم معلومات حاصل ہو جاتی ہیں۔

علاء نے جب اپنی اپنی جماعتیں بنائیں' تو ایسے منصوبوں کو پورا کرنے' اور اپنے منصوبوں کو پورا کرنے' اور اپنے منصور پر عمل در آمد کے لئے یہ ضروری تھا کہ وہ عوام سے اپیل کرکے چندہ جمع کریں' چنانچہ جن جماعتوں کو زیادہ چندہ بلا انہوں نے اپنے پیسے سے اپنے لئے جا کدادیں خریدیں' جماعت کا آفس' مدرسہ کی تغیر' اور یتیم خانوں کا سلسلہ اس سے شروع ہوا۔ اس کا نتیجہ سے ہوا کہ علاء کی ایک پیشہ ور جماعت وجود میں آگئی کہ جس نے معاشرے میں ان رفاعی کاموں کو اپنے ذمہ لے لیا اور چندوں کی وصول یابی نے خود ان کی مالی عالت کو بھر بنا دیا۔ ان میں سے کچھ جماعتوں اور تنظیموں نے اچھا کام کیا گر اکثر کے بعد یارے میں یہ شکایات ہیں کہ انہوں نے پیسے کھا لئے اور بدعوانیوں اور غبن کے بعد ان شکل خاتمہ ہوگیا۔

ایک طرف تو علاء کی شاخت مجد ' مدرسہ ' اور رفاعی ندہی اداروں سے بھی گر جب برصغیر میں سای مرگرم عمل ہو کی اور سای جماعتیں سرگرم عمل ہو کی تقیموں تو اس وقت علاء نے بھی اس ضرورت کو محسوس کیا کہ وہ خود کو محض ندہی تنظیموں کا محدود نہیں رکھیں ' بلکہ سیاست میں بھی حصہ لیں ' اور اس طرح سے اپنا ساجی رتبہ بھی بلند کریں۔ علاء کے ان اداروں اور خواہشات کو مولانا شبلی نعمانی نے اپنی ایک تقرر میں اس طرح سے بیان کیا ہے :

"معزز حضرات! مسلمان دور حكومت من دنياوي اور زيمي معاملات علماء ك

ہاتھوں میں تھے۔ علاء نماز اور روزہ کے ممائل کے ماتھ ماتھ عدائت مقدمات کے فیطے بھی ساتے تھے وہ مجرموں کو سزائیں دیتے اور احکامات صاور کرتے تھے سزائے موت یا قصاص کے فیطے بھی وہی ساتے تھے۔ مخترا" یہ کہ دنیادی اور دیٹوی دونوں معالمات انہیں کے ہاتھوں میں تھے۔ اب صورت عال بدل گئ ہے اور دنیادی امور برطانوی حکومت کے ماتحت بیں۔ اب بمیں یہ دیکھنا ہے کہ علاء اور مسلمانوں کی جماعت کے رشتہ اور دوابط کس فتم کے ہوں اور انہیں حکومت سے کون سے معالمات لینا روابط کس فتم کے ہوں اور انہیں حکومت سے کون سے معالمات لینا چاہیں اور کون سی ایسی باتیں ہیں کہ جن میں حکومت کو مطلق دخل اندازی نہیں کرنی چاہیے "۔

الذا علاء سیاست میں عملی طور پر اس لئے حصہ لینا چاہتے تھے کہ برطانوی دور حکومت سے پہلے ان کے جو اختیارات تھے انہیں دوبارہ سے حاصل کیا جائے' اور اپی سرگرمیوں کو صرف ندہی محالمات تک محدود نہیں رکھا جائے بلکہ اس سے اور آگے براھ کر دنیاوی امور میں بھی ان کی راہنمائی کی جائے' اس مقصد کو حاصل کرنے کے لئے ضروری تھا کہ نے سیاسی ڈھانچہ میں' اپنی ندہی و سیاسی جماعتیں بنائی جا کیں اور اس پلیٹ فارم سے اپنے مطالبات کے لئے جدوجمد کی جائے' اس فتم کی ایک جماعت جو علاء نے بنائی اس کا نام مجلس معرید الاسلام تھا' جس کے قیام میں فریکی محل کے علاء بیش پیش شے' اور جس کا مقصد شریعت کا قیام اور مسلمانوں کی ترق تھا۔

اس کے بعد ہی دوسرے نہ ہی فرقوں کی جانب سے بھی جماعتیں بنا شروع ہو گئی کیونکہ ہر فرقہ کے نہ ہی عقائد مختلف تھے اور وہ نہیں چاہتے تھے کہ کوئی ایک جماعت تمام فرقوں کی نمائندگی کرتے ہوئے مطالبات پیش کرے۔ اس لئے ۱۹۰۵ء میں

# شیوں نے آل انرا شیم کانفرنس کے نام ہے اپنی شظیم کا اعلان کیا۔ ۱۹۸۳ء میں ک

علاء نے جمیعت الند کے نام سے جماعت بنائی۔ ابتداء میں اس کا مقصد سے تھا کہ یورپی حملوں کی وجہ سے خلافت اور مقدس مقالت کو جو خطرہ ہو گیا تھا' اس کے خلاف جدوجہد کی جائے اور خلافت کے عمدے کو برقرار رکھا جائے۔

علاء نے ابتداء میں سای جماعتوں سے کوئی روابط نہیں رکھ' اور خصوصیت سے ایی سای پارٹیوں سے جن میں جرندہب اور مسلک کے لوگ شامل ہوتے تھے۔
ان کی دلیل بیہ تھی کہ آگر ان پارٹیوں کے اجلاس میں شرکت کی جائے گی تو انہیں غیر مسلم خواتین کے ساتھ بیٹھنا پڑے گا' اور اجلاس کے دوران انہیں اس کا موقع نہیں طے گا کہ وہ نماز اوا کر سکیں۔

اس موقع پر ابوالکلام آزاد نے جو کہ اپنے ہم عصر علماء کی تک نظری' کم علمی اور تشدد سے بے زار ہے' اس بات کی کوشش کی انہیں نے سیای ماحول میں الی تربیت دی جائے کہ جس کے بعد وہ اس قابل ہو سمین کہ سیاست میں حصہ لیں' اور بدلتے ہوئے طلات اور نئے پیدا ہوئے والے مسائل کو سمجھ سمیس۔ آزاد اس وجہ سے علماء کو سیاست میں لانا چاہج ہے کیونکہ ان کا خیال تھا کہ ہندوستان میں مسلمان صرف نذہب کے نام ہی پر متحد ہو سکتے ہیں اور انہیں فدہب کے ذریعہ ہی سیای طور پر سرگرم بنایا جا سکتا ہے' چنانچہ اس نظریہ کے تحت انہوں نے حزب اللہ کے نام سے ایک جماعت بنائی' تاکہ علماء کو اس کے ذریعہ تربیت دے کر باعمل بنایا جائے۔

اس سارے عمل کے بیچے آزاد کی بید فکر تھی کہ ذہب اور سیاست ایک ہیں' انہیں ایک دوسرے سے جدا نہیں کیا جا سکنا' اندا سیاس فلم کے لئے ضروری ہے کہ اس کی تشریح ذہب کے ذریعہ کی جائے' اور بیہ فیصلہ علاء کریں کہ کون سا سیاس اقدام

ذہب کے مطابق ہے۔

۱۹۱۲ء میں انہوں نے درسہ دارالارشاد قائم کیا آکہ نوجوان علماء کو اپنے خیالات کے مطابق ڈھالا جائے۔

علاء کی ان تنظیموں کا اثر یہ ہوا کہ 'ان کا طبقہ بہت جلد برصغیر کی سای تحریکوں میں باعمل ہو گیا' کا محرلیں اور مسلم لیگ دونوں میں علاء کی شمولیت ضروری ہو گئی تا کہ ان کے ذریعہ سے مسلمان عوام کی جمایت حاصل کی جائے۔

#### علماء اور خلافت

جب مسلمانوں میں یورپی تعلیم یافتہ طبقہ ابحرا' تو انہوں نے بھی ہندو تعلیم یافتہ طبقہ کی پیروی کرتے ہوئے' اپنے سیای حقوق کی بات کرنا شروع کر دی' اور کا گریس کے مقابلہ میں اپنی سیای جماعت مسلم لیگ کی داغ بیل ڈائی۔ اس طرح سے مسلمانوں میں سیاست و ندہب دو علیحدہ چیزیں رہیں۔ سیای راہنمائی کی ذمہ داری نے تعلیم یافتہ طبقے نے اٹھا ئی' جب کہ علماء ندہجی امور اور مسئلہ مسائل کے ذمہ دار رہے۔ اس لئے ابتداء میں جو بھی سیای مسائل شے جیسے کہ اردو ہندی جھڑا' بگال کی تقسیم' شملہ' وفد اور مسلم لیگ کا قیام' ان سب میں علماء کو دور رکھا گیا اور مسلمانوں کی سیای لیور اپنے طبقاتی مفادات کی روشنی کی سیای لیور اپنے طبقاتی مفادات کی روشنی میں دیکھا اور ان کا حل ثکالا۔

لیکن سے صورت عال اس وقت برلی جب ۱۹۳۲-۱۹۳۱ء میں بلقان کی جنگیں ہو کی اور اس کے جمیعہ مسلمانوں کے مقدس مقامات کے تحفظ اور خلافت کے ادارے کو بچانے کے سوالات سامنے آئے' اس کے جمیعہ میں مسلمانوں کے سیکولر اور نہی



که وه سیاست پر اثر انداز بول-

جب خلافت کا مسئلہ ہندوستان کی مسلم سیاست میں ابحر کر آیا تو اس مسئلہ کی نہیں نوعیت کی دجہ سے سیکولر لیڈر شپ نے علماء کو دعوت دی کہ دہ ان کے ساتھ تعاون کریں آ کہ برطانوی حکومت پر دباؤ ڈالا جائے کہ ترکی میں خلافت کو باتی رکھ، اماماء میں مسلم لیگ کے اجلاس میں ڈاکٹر انصاری نے ہندوستان کے سربر آوردہ علماء کو دعوت دی کہ وہ اس اجلاس میں شرکت کریں اور خلافت کے مسئلہ پر ایک متحدہ پالیسی کو اختیار کریں۔ اس دعوت نے علماء میں ایک نیا جوش اور ولولہ پیدا کر دیا، مولانا کفایت اللہ، مولانا عبدالباری، مولانا احمد سعید اور مولانا آزاد سجانی نے اس میں شرکت کی۔ علماء کو اس بات کا پورا پورا احساس تھا کہ یورٹی تعلیم یافتہ طبقہ کے ساتھ شرکت کی۔ علماء کو اس بات کا پورا پورا احساس تھا کہ یورٹی تعلیم یافتہ طبقہ کے ساتھ کام کرنے، اور ان کے ساتھ تعاون کے بعد معاشرے میں ان کا سابی اور سیاس رشبہ بردھ جائے گا، اور مسلمان جماعت کی راجنمائی کے مواقع انہیں اور زیادہ مل جائیں بردھ جائے گا، اور مسلمان جماعت کی راجنمائی کے مواقع انہیں اور زیادہ مل جائیں گے۔ اس چز کو زبمن میں رکھتے ہوئے مولانا کفایت اللہ نے کما کہ:

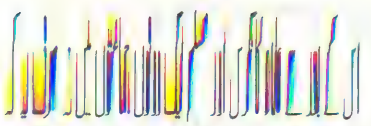
مرا بیشہ سے یہ خیال ہے کہ مسلمانوں میں سیاست اور ندہب بیشہ سے
ایک رہے جی اور درحقیقت ان کا ندہب بی ان کی سیاست اور ان کی
سیاست ندہب ہے بدلتے ہوئے طالت میں انہوں نے اپنے ذہب کو علماء
کے حوالہ کر دیا تھا اور سیاست کو مسلم لیگ اور اس حتم کی سیاسی جماعتوں
سے خسلک کر دیا تھا کین جب علماء کی ضرورت بڑی اور انہیں آواز دی
گی تو وہ کھلے دل اور خوش سے آئے کہ ان کے ساتھ اتحاد کریں اور سیاسی
جماعت میں شامل ہوں "۔

ایک دو سرے عالم محی الدین نے کما کہ: "اب تک علاء ند جب اور مسلمانوں کی سیاست کو دو مختلف چیزیں سیجھتے تھے 'لیکن دیکھا جائے تو اسلام میں یہ دونوں ایک ہیں۔ مسلمانوں کی سیاست ان کا خرجب ہے "۔

اس نئی صورت حال میں سیکولر لیڈرشپ اس بات پر خوش تھی کہ علاء نے اس کے ساتھ تعاون کیا ہے اور اس سے ان کی طاقت میں اضافہ ہوا ہے' گر انہیں میں چودھری خلیق الزمال بنے علاء کے اشتراک اور اس کے نقصانات کو محسوس کر لیا تھا اور متنبہ کرتے ہوئے کما تھا کہ:

وہ علاء کے ساتھ اشراک کرکے درحقیقت آگ سے کھیل رہے ہیں وہ یا تو ان کی ٹائکیں کیر کر تھینچ لیں گے اور یا پورے ہندوستان کے مسلمانوں کو اپنے ساتھ بما لے جائمیں گے "۔

آگے چل کر جب گاندھی نے ظافت تحریک کی حمایت کی تو یہ ایک عوامی جدوجہد بن گئی اور اس سے بھی علاء نے فاکدہ اٹھایا جو بطور فرجبی راہنما کے سب سے آگے آگئے۔ حمزہ علوی نے اس پہلو کو نظر میں رکھتے ہوئے اپنے مقالہ "پاکستان اور اسلام: نسل پرسی اور نظریہ" میں لکھا ہے کہ: اس طرح سے مسلمان شخواہ وار طبقہ کو مسلمان عوام سے کا ویا گیا اور اس کی جگہ فرجبی راہنماؤں لیعنی علاء کو مسلمانوں کا سربراہ بنا دیا گیا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کے فرجبی جذبات کو ایک مسلمانوں کا سربراہ بنا دیا گیا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کے فرجبی جذبات کو ایک ایسے مسلم نے کے ابھارا گیا کہ جس کی کوئی ایمیت نہیں رہی تھی اور جو اپنی موت آپ مرنے والا تھا۔ حمزہ علوی لکھتے ہیں کہ اس نے مسلم لیگ کو کمزور کر دیا 'اور علاء کو سیاست میں لا کر انہیں علیحہ سے آپی پارٹی بنانے کا موقع دیا 'جو انہوں نے ۱۹۱۹ء کی جمیست علماء بند کے نام سے قائم کی۔



سرگرم ہو گئے بلکہ کملی سیاست کا ایک اہم عفر بن گئے۔ سیاست اور فدہب کے اس ملاپ سے برصغیر میں مسلمانوں کی سیاسی ذہنیت بری طرح سے متاثر ہوئی اور ان میں سیاسی بوجھ اور سیاسی معاملات کو سیاسی نقطہ نظر سے دیکھنے کی صلاحیت ختم ہو گئی وہ ہر مسئلہ کو سیاست کے بجائے ذہبی نقطہ نظر سے دیکھنے گئے۔ مثلاً جب خلافت کا مسئلہ ہر مسئلہ کو سیاست کے بجائے ذہبی نقطہ نظر سے دیکھنے گئے۔ مثلاً جب خلافت کا مسئلہ اٹھا تو یہ مسلمانوں کے لئے ضافص ذہبی تھا گر ہی مسئلہ ہندوؤں کے لئے سیاسی بن گیا۔ اس کا بہتے ہو ہوا کہ مسلمانوں میں ذہبیت بوحمی تو ہندوؤں میں سیاسی شعور گرا ہوا۔ اس طرح مسلمان سیاسی طور پر اپس ماندہ ہوتے چلے گئے اور ان میں بدلتے حالات میں سیاسی شہر بوجھ کمزور ہو گئے۔

#### علماء اور انجرت

اس طرح خلافت تحریک نے علاء کو سیای میدان بی لا کھڑا کیا اور انہوں نے فرجی جذبات کو برانگھ فتہ کرکے اپنے لئے معاشرہ بیں ایک سیای مقام عاصل کر لیا۔ خصوصیت سے انہوں نے جماد کے فتویٰ کو استعال کرکے مسلمانوں کو مزید سرگرم بنا دیا۔ اس قتم کا ایک فتویٰ جو "متورہ فتویٰ" کملا یا تھا وہ علاء کی جانب سے جاری ہوا جس میں انہوں نے مسلمانوں پر زور دیا کہ چونکہ اگریز خلافت کو ختم کرنا چاہتے ہیں اور مقابات مقدسہ پر قبضہ کرنا چاہتے ہیں اس لئے ان کے خلاف بایکاٹ کرنا چاہیے اور مقابات مقدسہ پر قبضہ کرنا چاہیے۔ اس کے ساتھ ہی علاء نے اس بات کی بھی اور ان کی کوششوں کو روکنا چاہیے۔ اس کے ساتھ ہی علاء نے اس بات کی بھی کوشش کی کہ برصغیر کے مسلمانوں کو شریعت کے ماتحت کیا جائے اس مقصد کے لئے انہوں نے شرحی عدالتیں قائم کرنا شروع کر دیں اور زکوۃ کی وصولی کا بھی انتظام کرنا

شروع كر ديا-

سندھ میں بھی پچھ علماء نے اس قتم کا ایک فتوئی شائع کیا کہ جس میں مسلمانوں پر زور دیا کہ اگر ان کو حکومت کی جانب سے خطاب کے بول تو انہیں واپس کر دیں '
اور حکومت سے کس قتم کا تعاون نہیں کریں کیونکہ عیمائی مسلمانوں کے مقدس مقامات پر سوروں کو مارتے ہیں ' جونوں سمیت چلتے ہیں' سگرٹ چیتے ہیں' شراب کا استعال کرتے ہیں۔ علماء نے مجدول کو اپ پروپیگنڈے کا ذریعہ بنایا' اور وہاں سے عیمائیوں کے اور حکومت و عظوں کا سلسلہ شروع کیا اور مسلمانوں سے کہا کہ وہ ان سے جماد کے لئے تیار ہو جائیں۔

ان حالات مین مسلمان پوری طرح سے علماء کی گرفت میں آگئے' اس کا تجویہ کرتے ہوئے ہی۔ آر۔ ندا نے اپنی کتاب "کاندھی: پان اسلام ازم' امپیریل ازم اینڈ نیشنل ازم" میں لکھا ہے کہ:

"تشدد پرستی اپنی بلندیوں پر پہنچ گئی اور ہر طرف قتم قتم کی افواہیں پھلنے لگیں کہ برطانوی ہندوستان میں قرآن شریف کی تعلیم پر پابندی لگنے والی ہے ' یا مکہ و مدینہ پر انگریزوں نے قبضہ کر لیا ہے اور کعبہ کو تباہ کر دیا گیا ہے ' اور جعہ کے بجائے اب اتوار کو غربی عبادت کا ون مقرر کیا جا رہا ہے ''۔

الندا ان حالات میں مسلمانوں کے لئے دو رائے تھے: یا تو دہ جماد کریں اور یا ہندوستان سے بجرت کر جائیں' ابو الکلام آزاد نے اس موقع پر ایک فتولی جاری کیا کہ جس میں بجرت کا مشورہ دیا گیا ہے۔

"تمام ولاكل شرعيه عالات عاضره مصالح فهذ امت مقتعيات صالحه وموثره

ر نظر ڈالنے کے بعد پوری بصیرت کے ساتھ اس اعتقاد پر مطمئن ہو گیا

ہوں کہ مسلمانان ہند کے لئے بغیر بجرت کے کوئی شرعی چارہ سیں۔ ان تمام مسلمانوں کے لئے جو اس وقت ہندوستان میں سب سے بوا عمل انجام دینا چاہیں ضروری ہے کہ ہندوستان سے بجرت کرجائیں"۔

اس فتویٰ کو مولانا عبدالباری فرنگی محل کی جایت حاصل تھی اس فتویٰ کے بتیجہ میں تقریباً ہزاروں مسلمان ہجرت کر کے افغانستان گئے جن میں سے دس ہزار راستے کی صعوبتوں یا افغانستان کے قیام کے دوران مارے گئے' اور ہزاروں دیار غیر میں دلیل و خوار ہوئے کہ جمال افغان بھائیوں نے ان کے ساتھ ہر قتم کا سلوک روا رکھا۔ یہ ہجرت تحریک بغیر کمی فائدے کے ختم ہوگئی۔

دلچیپ بات یہ ہے کہ جمرت کا موضوع ۱۹۳۷ء کے موقع پر پھر ذریر بحث آیا 'اور علاء نے اپنی کاگرلیں اور لیگ سے وابطگی کی بنیادوں پر اس مسلہ پر بحث کی۔ جمعیت العماء ہند کے مولانا حسین احمد مذن نے بوے جذباتی انداز بیس مسلمانوں سے اپیل کی کہ وہ جمرت کرکے نہ جائیں اور اپنے چیچے اپنے آباؤ اجداد کی قبریں 'مجدیں' آریخی عمارات' اور ثقافتی ور شرچھو ٹرکر نہ جائیں' کیونکہ اگر ان کی دیکھے بھال کرنے والا کوئی شہیں ہوا تو یہ بڑاہ ہو جائیں گی۔

اس کے برعکس مسلم لیگ کے مولانا شہیر احمد عثانی نے بجرت کے بارے میں ہے۔
دلیل دی کہ رسول اللہ نے بھی ہجرت کی تھی' اور وہ بھی کمہ سے مدینہ جاتے ہوئے ہر
چیز کو چھوڑ گئے تھے' للذا ہندوستان کے مسلمانوں کو اس کی پیروی کرتے ہوئے ہجرت
کرنا چاہیے اور پاکستان کو مدینہ بنانا چاہیے۔

پاکتان بنے کے بعد اکتوبر ۱۹۲۷ء کو آزاد نے جامع مجد دبل میں خطابت سے

بھرپور ایک تقریر کی۔ جس میں انہوں نے ہجرت کے عمل کی زبردست ندمت کی ''ان کی تقریر کا متن درج ذیل ہے:

میرے عزرو! آب مانتے ہیں کہ وہ کون ی چز ہے، جو مجھے یہاں لے آئی ہے۔ میرے لئے شاہ جمان کی اس یادگار محد میں یہ اجتماع کوئی نئی بات نیں ہے میں نے اس زمانہ میں جس پر کیل و نمار کی بہت سی گروشیں بیت چی ہیں تہیں میں سے خطاب کیا تھا۔ جب تممارے چرول پر اضحلال کی بجائے اطمینان تھا اور تمہارے داول میں شک کی بجائے اعتاد۔ آج تمہارے چیروں کا اضطراب اور دلوں کی ورانی دیکھتا ہوں' تو مجھے بے اختیار بچھلے چند برسوں کی بھولی بسری کمانیاں یاد آ جاتی ہیں۔ تہیں یاد ہے میں نے حمیں پکارا تم نے میری زبان کاف لی میں نے قلم اٹھایا اور تم نے مرے اتھ قلم کر دیے۔ میں نے چلنا جایا تم نے میرے یاؤل کاث دیے میں نے کوٹ لین جائی ، تم نے میری کر قوڑ دی ، حی کہ چھلے سات برس كى تلخ نواساست جو حميس آج واغ جدائى دے گئى ہے' اس كے عمد شاب میں بھی میں نے حمیل خطرے کی شاہراہ پر جمنجو ڑا کین تم نے میری صد اسے نہ صرف احرّاز کیا' بلکہ غفلت و انکار کی ساری سنتیں آنوہ كريں۔ بتيجہ معلوم كه آج ان بى خطروں نے تهيں كيرليا ہے ؛ جن كا اندیشہ تہیں مراط متنقیم سے دور لے گیا تھا۔

پچ بوچھو تو میں ایک جمود جوں یا ایک دور افقادہ صدا ، جس نے وطن میں رہ کر بھی غریب الوطنی کی زندگی گزاری ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ جو مقام میں نے پہلے دن اپنے لئے چن لیا تھا ، وہاں میرے بال و پر کاٹ

## لنے سے بیں یا میرے آشانے کے لئے جگہ نیس رہی کی میں کمنا جاہتا

ہوں کہ میرے وامن کو تمہاری وست ورازیوں سے گلہ ہے۔ میرا احساس زخی اور میرے ول کو صدمہ ہے۔ سوچو تو سی متم نے کوئی راہ افتیار کی۔ کماں پنچ اور اب کمال کرے ہو؟ کیا یہ خوف کی زندگی شیں؟ کیا تمہارے حواس میں اختلال شیں آگیا ہے؟ یہ خوف تم نے خود ہی فراہم کیا ہے۔ یہ تمہارے این اعمال کے پھل ہیں۔

ابھی پچھ زیادہ عرصہ نہیں بیتا' بہ بیس نے تم سے کما تھا کہ دو قوموں کا فظریہ حیات معنوی کے لئے مرض الموت کا درجہ رکھتا ہے' اس کو پھوڑ دو۔ یہ ستون جن پر تم نے بھروسہ کیا ہے۔ نمایت تیزی سے ٹوٹ رہ بیں۔ لیکن تم نے سی ان سی برابر کردی' اور یہ نہ سوچا کہ وقت اور اس کی تیز رفآر تممارے لئے اپنا ضابطہ تبدیل نہیں کر سکتے۔ وقت کی رفآر تھی نہیں۔ تم دیکھ رہے ہو کہ جن سمارول پر تہیں بھروسہ تھا' وہ تہیں لادارث سجھ کر نقدیر کے خوالے کر گئے۔ وہ نقدیر جو تممارے دما فی لغت کی خشاء سے مختف مفہوم رکھتی ہے لیمنی ان کے نزدیک فقدان ہمت کا نام کی خشاء سے مختف مفہوم رکھتی ہے لیمنی ان کے نزدیک فقدان ہمت کا نام

انگریز کی بساط تماری خواہش کے برخلاف الٹ وی گئ اور راجنمائی کے وقت بت جو تم نے وضع کئے تھے وہ بھی وغا دے گئے طال تکہ تم نے بھی متحا تھا کہ یہ بساط بیشہ کے لئے بچھائی گئی ہے اور ان بی بتوں کی بوجا میں تماری زندگی ہے۔ میں تمارے زخموں کو کریدنا نہیں چاہتا اور تمارے اضطراب میں مزید اضافہ میری خواہش نہیں لیکن اگر کچھ دور ماضی کی اضطراب میں مزید اضافہ میری خواہش نہیں لیکن اگر کچھ دور ماضی کی

طرف بلیف جاؤ تو تمهارے لئے بہت می گربیں کھل کتی ہیں ایک وقت تھا میں نے ہندوستان کی آزادی کے حصول کا احساس دلاتے ہوئے شمیس بگارا تھا اور کما تھا۔

"جو ہونے والا ہے اس کو کوئی قوم اپنی نحوست سے روک نہیں عقی۔
ہندوستان کی تقدیر میں سای انقلاب لکھا جا چکا ہے اور اس کی غلامانہ
دنجرس بیسویں صدی کی ہوائے حریت سے کٹ کر گرنے والی ہیں۔ اگر تم
نے وقت کے پہلو بہ پہلو قدم اٹھانے سے پہلو تہی کی اور تقطل کی موجودہ
دندگی کو اپنا شعار بنائے رکھا' تو مستقبل کا مورخ لکھے گا کہ تممارے گروہ
ندگی کو اپنا شعار بنائے رکھا' تو مستقبل کا مورخ لکھے گا کہ تممارے گروہ
نو وریہ اختیار کیا' جو صفحہ بستی سے محو ہو جانے والی قوموں کا شیوہ ہوا کر آ

وہ رویہ اختیار کیا' جو صفحہ بستی سے محو ہو جانے والی قوموں کا شیوہ ہوا کر آ

ہمنڈا ہے جس کی اڑانوں سے حاکمانہ غرور کے دل آزار قبقیے شمنٹر کیا
کرتے تھے''۔

یہ ٹھیک ہے کہ وقت نے تہماری خواہشوں کے مطابق اگزائی نمیں لی کیکہ اس نے ایک قوم کے پیدائش حق کے احزام میں کروٹ بدلی اور یمی وہ انقلاب ہے جس کی ایک کروٹ نے جہیں بہت حد حک خوفزدہ کر ویا ہے۔ تم خیال کرتے ہو کہ تم سے کوئی اچھی شے چھن گئی ہے اور اس کی جگہ بری شے آگئی ہے۔ ہاں تہماری پیقراری ای لئے ہے کہ تم نے اپنے تین اچھی شے کے لئے تیار نہیں کیا تھا۔ اور بری شے کو الجا و ماوئی سجھ رکھا تھا۔ میری مراد غیر کمکی غلامی سے جے جس کے ہاتھوں تم نے سجھ رکھا تھا۔ میری مراد غیر کمکی غلامی سے جے جس کے ہاتھوں تم نے

مرتول حاکمانہ طمع کا تھلونا بن کر زندگی بسر کی ہے۔ ایک ون تھا کہ جب

ہماری قوم کے قدم کمی جنگ کے آغاز کی طرف سے اور آج تم اس جنگ کے انجام سے مضطرب ہو۔ آخر تہماری اس عجلت پر کیا کموں؟ کہ ادھر ستر کی جبتی ختم نہیں ہوئی اور ادھر گمرای کا خطرہ بھی چیش آگیا!۔
میرے بھائی! میں نے بیشہ سیاست کو ذاتیات سے الگ رکھنے کی کوشش کی ہے۔ بین نے اس پر فار وادی میں قدم نہیں رکھا۔ کمی وجہ ہے کہ میری بہت سی باتیں کنایوں کا پہلو لئے ہوتی ہیں لیکن ججھے آج جو پچھے کمنا ہے ' بہت سی باتیں کنایوں کا پہلو لئے ہوتی ہیں لیکن ججھے آج جو پچھے کمنا ہے ' اس کا پاؤں طور پر اسے بورک ہو کر کمنا چاہتا ہوں متحد ہندوستان کا بٹوارہ بنیادی طور پر فاط قا۔ برجی اختلافات کو جس ڈھپ سے ہوا دی گئی ' اس کا لازی نتیجہ فلط تھا۔ برجی اختلافات کو جس ڈھپ سے ہوا دی گئی ' اس کا لازی نتیجہ

پھلے سات برس کے رویداو دہرانے سے کوئی فائدہ شیں اور نہ اس سے
کوئی اچھا نتیجہ نکل سکتا ہے۔ البتہ ہندوستان کے مسلمانوں پر جو ریلا آیا
ہو دہ یقیناً مسلم لیگ کی غلط قیادت کی فاش غلطیوں ہی کا متیجہ ہے لیکن
میرے لئے اس میں کوئی نئی بات شین۔ میں پچھلے دنوں بی سے ان دائج پر
نظر رکھا تھا۔

یمی آنار و مظاہر تھے 'جو ہم نے اپنی آنکھوں سے دکھیے اور بد شمق سے

بعض مقامات میں آج بھی دیکھ رہے ہیں۔

اب ہندوستان کی سیاست کا رخ بدل چکا ہے مسلم لیگ کے لئے یماں کوئی جگد نہیں ہے۔ اب یہ ہمارے اپنے دماغوں پر مخصر ہے کہ ہم کمی اجھے انداز فکر میں بھی سوچ کتے ہیں یا نہیں۔ اس لئے میں نے نومبر کے دوسرے ہفتہ میں محدوستان کے مسلمان رہنماؤں کو دہلی بلانے کا قصد کیا

ہے۔ وعوت نامے بھیج دیے گئے ہیں۔ ہراس کا موسم عارضی ہے۔ بیس تم
کو بھین دلا تا ہوں کہ ہم کو ہمارے سوا کوئی زیر نہیں کر سکتا۔ بیس نے ہمیشہ
کما اور آج پھر کہتا ہوں کہ تذبذب کا راستہ چھوڑ دو' شک سے ہاتھ اٹھا لو'
اور بدعملی کو ترک کر دو۔ یہ تین دھار کا انوکھا تنجر لوہے کی اس دو دھاری
شوار سے زیادہ کاری ہے' جس کے گھاؤ کی کمائیاں میں نے تممارے
نوجوانوں کی زبانی سی ہے۔

یہ فرار کی زندگی جو تم نے بھرت کے مقدس نام پر اختیار کی ہے اس پر غور کرو اپنے دلوں کو مضبوط بناؤ اور اپنے دماغوں کو سوچنے کی عادت ڈالو اور کھر دیکھو کہ تسارے یہ فیصلے کتنے عاجلانہ ہیں۔ آخر کمال جا رہے ہو . اور کیوں جا رہے ہو؟

یہ دیکھو مجر کے بلند مینار تم سے اچک کر سوال کرتے ہیں کہ تم نے اپنی

آریخ کے صفحات کو کمال مم کر دیا ہے؟ ابھی کل کی بات ہے کہ جمنا کے

منارے تممارے قافلوں نے وضو کیا تھا اور آج تم ہو کہ تمہیں یمال

رہتے ہوئے خوف محسوس ہو آ ہے۔ حالا تکہ دبلی تممارے خون سے سینچی

ہوئی ہے۔

عزیرو! اپنے اندر ایک بنیادی تبدیلی پیدا کرد۔ جس طرح آج سے کچھ عرصے پہلے تمہارا جوش و خروش بجا تھا' ای طرح آج یہ تمہارا خوف و ہراس بھی بجا ہے۔ مسلمان اور بزدلی یا مسلمان اور اشتعال' ایک جگہ جمع نہیں ہو کئے۔ جبح مسلمانوں کو نہ تو کوئی طمع ہلا عتی ہے' اور نہ کوئی خوف ڈرا سکتا ہے۔ چھر انسانی چروں کے غائب از نظر ہو جانے سے ڈرو نہیں انہوں نے

# متہیں جانے کے لئے اکھا کیا تھا۔ آج انہوں نے تمہارے ماتھ سے انا

ہاتھ کھینے لیا ہے' تو یہ عیب کی بات نہیں۔ یہ دیکھو تممارے دل تو ان کے ماتھ ہی رخصت نہیں ہو گئے۔ آگر دل ابھی تک تممارے پاس ہیں' تو اے خدا کی جلوہ گاہ بناؤ' جس نے آج سے تیرہ سو برس پہلے عرب کے ایک ای کی معرفت فرمایا تھا۔ ''جو خدا پر ایمان لائے اور اس پر جم گئے تو ایک ای کی معرفت فرمایا تھا۔ ''جو خدا پر ایمان لائے اور اس پر جم گئے تو پھر ان کے لئے نہ تو کسی طرح کا ڈر ہے اور نہ کوئی غم''۔ ہواکیں' آتی ہیں اور گذر جاتی ہیں۔ یہ صر صر سی' لیکن اس کی عربیکے زیادہ نہیں۔ ابھی دیکھتی آئے کھوں اہلا کا موسم گزرنے والا ہے۔ یوں بدل جاؤ' جیسے تم پہلے دیکھتی آئےکھوں اہلا کا موسم گزرنے والا ہے۔ یوں بدل جاؤ' جیسے تم پہلے دیکھی اس حالت ہی ہیں نہ ہے۔

یں کلام میں تحرار کا عادی نہیں ہوں۔ لیکن ججے تمہاری تغافل کیٹی کے پیش نظر بار بار بیہ کمنا پڑتا ہے کہ تیمری طاقت اپنی محمنے کا پیشارہ اٹھا کر رخصت ہو چک ہے جو ہونا تھا' وہ ہو کر رہا۔ سیاسی ذہنیت اپنا بچھلا سانچہ توڑ پکی ہے اور اب نیا سانچہ ڈھل رہا ہے۔ اگر اب بھی تمہارے ولوں کا مطالمہ بدلا نہیں' اور دباغوں کی جمبن ختم نہیں ہوئی' تو پھر حالت وو سری ہے لیکن اگر واقعی تمہارے اندر پچی تبدیلی کی خواہش پیدا ہو گئی ہے' تو پھر اس طرح بدلو' جس طرح آریخ نے اپنے تئیں بدل لیا ہے۔ آج بھی کہ اس طرح بدلو' جس طرح آریخ نے اپنے تئیں بدل لیا ہے۔ آج بھی کہ مفح صفح اللہ بیں اور ان صفوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان صفوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان صفوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان صفوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان حقوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان حقوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان حقوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان حقوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان حقوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان حقوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہے کہ خال بیں اور ان حقوں میں ذیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط یہ ہی

عزیزد! تبدیلیوں کے ساتھ چلوبیہ نہ کھو کہ ہم اس تغیر کے لئے تیار نہ تھے

بلکہ اب تیار ہو جاؤ۔ ستارے ٹوٹ گئے لیکن سورج تو چک رہا ہے اس سے کرنیں مانگ لو اور ان اندھیری راہوں میں بچھا دو' جمال اجالے کی سخت ضرورت ہے۔

یں تم ہے یہ نہیں کتا کہ تم حاکمانہ اقتدار کے مدرسے سے وفاداری کا سرٹیفکیٹ حاصل کو اور کاسہ لیسی کی وہی زندگی اختیار کو جو غیر مکی حاکموں کے عمد میں تمہارا شعار رہا ہے۔ میں کتا ہوں کہ جو اجلے نقش و نگار تمہیں اس ہندوستان میں ماضی کی یادگار کے طور پر نظر آ رہے ہیں' وہ تمہارا ہی قافلہ تھا' انہیں بھلاؤ نہیں' انہیں چھوڑو نہیں' ان کے وارث بن کر رہو' اور سجھ لوکہ اگر تم بھاگنے کے لئے تیار نہیں تو پھر تہیں کوئی طاقت بھا نہیں عتی۔ آؤ عمد کرد کہ یہ ملک ہمارا ہے' ہم اس کے لئے بیں اور اس کی تقدیر کے بنیادی فیطے ہماری آواز کے بغیرادھورے ہی رہیں میں اور اس کی تقدیر کے بنیادی فیطے ہماری آواز کے بغیرادھورے ہی رہیں

آج زارلوں سے ڈرتے ہو 'مجھی تم خود اک زارلہ ہے۔ آج اندھرے سے کانچے ہو'کیا یاد نہیں کہ تمارا وجود ایک اجالا تھا! یہ بادلوں نے میلا پانی برسایا ہے تم نے بھیگ جانے کے خدشے سے اپنے پاکینچ چڑھا لئے ہیں۔ وہ تمہارے ہی اسلاف تھ' جو سمندروں میں اثر گئے' پہاڑوں کی چھاتیوں کو روند ڈالا۔ بجلیاں آئیں' تو ان پر مسکرا دیے۔ بادل گرہے' تو تعقبوں سے جواب دیا۔ صرصرا تھی' تو اس کا رخ پھیر دیا۔ آندھیاں آئیں' تو ان سے کما کہ تمہارا راستہ یہ نہیں ہے۔ یہ ایمان کی جان کئی ہے کہ شمنشاہوں کے گربانوں سے کھیلنے دالے اور کے گربانوں سے کھیلنے دالے اور کے گربانوں سے کھیلنے دالے اور



عزیرو! میرے پاس تمارے لئے کوئی نیا نخہ نمیں ہے۔ وہی پرانا نخہ ہے ، جو برسوں پہلے کا ہے۔ وہ نخہ جس کو کا کات انبانی کا سب سے برا محس لایا تھا۔ وہ نخہ ہے قرآن کا سے اعلان کہ لا تھنوم ولا تعزنوا وانتم الاعلون ان کنتم مومنین۔

آج کی محبت فتم ہو گئی مجھے ہو کچھ کمنا تھا وہ اختصار کے ساتھ کمہ چکا ہوں چوں پھر کتا ہوں اور بار بار کتا ہوں اپنے ہواس پر قابو رکھو اپنے گرد و پیش اپنی ذندگی خود فراہم کرو۔ یہ منڈی کی چیز نہیں کہ متہیں فرید کر لادوں۔ یہ تو دل کی دکان ہی ہیں سے اعمال صالحہ کی نقدی سے دستیاب ہو سکتی ہے۔

#### والسلام عليكم ورحمته الله وبركاية

آزادی کے اس تقریر کو جو انہوں نے ۱۹۳۷ء میں کی اور ان کے ۱۹۲۰ء کے فتوئی کا مقابلہ کیجئے۔ ۱۹۲۰ء میں وہ ہر مسلمان کے لئے بجرت کو لازی قرار دے رہے بیں اور اس دقت انہیں نہ تو ان کی تاریخی عمارتوں کی فکر ہے ' نہ آباو اجداد کے مقبروں کی ' نہ ان کے گھروں کی اور نہ نقافتی وری کی لیکن ۱۹۳۷ء میں اجا تک یہ تمام باتیں یاد آ جاتی ہیں اور وہ مسلمانوں کو یاد دلاتے ہیں کہ ان کی حفاظت کے وہ ذمہ دار ہیں ' اس لئے بجرت کے بجائے وہیں مقیم رہیں اور ان کی حفاظت کریں۔

یہ سب سنفیوژن اس لئے ہوا کہ ندہب اور سیاست کو ایک کر دیا گیا اور فیملہ سیاس دجوہات کے بجائے ندہبی جذبات پر ہونے لگے۔ بتیجہ یہ ہوا کہ دونوں موقعوں پر جن لوگول نے بجرت کی انہیں اس کی سزا لمی۔

#### مولانا آزاد اور امامت کا دعوی

علاء کی اکثریت اس بات پر یقین رکھتی تھی کہ اگر ظافت ختم ہو گئی تو مسلمان ب سارا رہ جائین گے اور ان کا خبب کرور ہو جائے گا۔ ان کے بر کس مولانا ابوالکلام آزاد کا نظم نظر مختف تھا ان کا کہنا تھا خلیفہ یا ظافت دونوں مسلمانوں کے ایمان اور عقیدہ سے ایمان اور عقیدہ سے ایم نہیں ہیں اس لئے اصل مسئلہ سے کہ مسلمانوں کے ایمان کو کیے محفوظ رکھا جائے اور مسلمان جماعت کو کیے گڑے گڑے ہونے سے عیایا جائے۔

اس مقصد کے لئے مولانا آزاد نے ایک منصوبہ پیش کیا وہ یہ تھا کہ مسلمانوں کا
ایک امام ہونا چاہئے جو ہندوستان کے مسلمانوں کا مریراہ ہو اور دینی محاملات بین ان
کی رہنمائی کرے۔ انہوں نے اپنے ایک پیروکار مولانا عبدالرزاق بلیح آبادی کے ذمہ
یہ کام لگایا کہ وہ دو مرے علماء ہے اس منصوبہ کے بارے بین بات کریں۔ آزاد نے
اس کی اہمیت بتاتے ہوئے کما کہ ہندوستان کے مسلمان چونکہ بغیر کی دینی سریراہ کے
بین اس لئے امام انہیں اول تو متحد کرے گا' اور پھران کے نہ ہی شعور کو بیدار رکھے
گا'کیونکہ بغیراہام کے ان کا ندہب ادھورا رہے گا۔

عبدالرزاق ملح آبادی نے امامت کے مسئلہ کو اور زیادہ وسیع کر دیا اور اس کے ہونے کی بید دلیل دی کہ مسلمانوں کا امام نہ صرف دینی معاملات میں مددگار ہو گا بلکہ سیاسی امور میں بھی مسلمانوں کے مفادات کا شخفظ کرے گا۔ وہ اگریزوں سے جماد کی فاطر ہندوؤں سے معاہدہ کرے گا اور اس طرح ہندوستان کی آزادی میں نمایاں کروار ادا کر سکے گا۔

### اس کے بعد سب سے اہم موال یہ تھا کہ امام کی حیثیت 'انتدار اور طانت تو

سلیم عمرید امام کون ہو گا؟ اس لئے ملیع آبادی نے اس کی قابلیت و ملاحیت کے بارے میں یہ شکھی ہونی بارے میں یہ شکھی ہونی بارے میں یہ شکھی ہونی چاہیے اور منجما ہوا سیاستدان ہونا چاہیے۔

یہ صلاحیتیں کی گئے آبادی کے خیال ہیں اور خود مولانا آزاد کے خیال ہیں صرف ان میں تھے۔ ان میں تھیں اس لئے اس عدے کے لئے سب سے زیادہ موزوں مخص وہی تھے۔ للذا انہوں نے یہ منصوبہ بنایا کہ وہ خود امام ہونے کا اعلان کر دیں اور لوگوں سے اپنا انہوں نے بیعت لینا شروع کر دیں۔ ان کا خیال تھا کہ جب ایک مرتبہ لوگوں کی اکثریت ان کے ہاتھ پر بیعت کرے گی تو ان کے خلاف علماء میں جو مخالفت ہے وہ ختم اکثریت ان کے ہاتھ پر بیعت کرے گی تو ان کے خلاف علماء میں جو مخالفت ہے وہ ختم ہو چائے گا اور اس طرح سے وہ متحدہ طور پر امام تنلیم کر لئے جائین گے۔

اس مقصد کے لئے مولانا آزاد نے اپنے خلفاء کو ہندوستان کے مخلف علاقوں بس مقصد کے لئے مولانا آزاد نے اپنے خلفاء کو ہندوستان کے مخلف علاقوں بس متعین کرنا شروع کر دیا' اور انہیں ہرایات دیں کہ وہ شہر کے لوگوں کو وعوت پر بلائیں اور چران کے سامنے پورا منصوبہ رکھیں' اور امامت کے مسئلہ پر انہیں ہموار کریں۔ مولانا بلیج آبادی نے یو پی میں بطور خلیفہ کام کرنا شروع کیا اور مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد کو مولانا آزاد کی امامت پر تیار کرلیا۔

لیکن مسئلہ اس وقت بگرنا شروع ہوا کہ جب مولانا محمود الحن ، جو دیو بند کے سربراہ تھ ، مالنا کی اسیری سے رہا ہو کر لکھنو آئے ، اور مولانا عبدالباری فرنگی محل کے ہاں قیام کیا۔ جب مولانا لمح آبادی نے ان دونوں علاء سے آزاد کی المت پر مختلکو کی اور انہیں اس پر آمادہ کرنا چاہا، تو انہوں نے اس پر خاموثی اختیار کر لی۔ جب اس کی اطلاع آزاد کو دی گئی تو انہوں نے ہمت نہیں ہاری اور مولانا لمح آبادی

کو لکھا کہ وہ اپنے مشن کو جاری رکھیں "کیونکہ انہیں سندھ اور بنگال میں کامیابی ہو رہی ہے۔

لیکن پر اچانک ۱۹۲۰ء میں آزاد نے اپنا منصوبہ ترک کر دیا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ بعد میں آزاد نے ابنا کہ ہندوستان کے علاء اور مسلمان سیاستدان اس ابت پر راضی نہیں کہ انہیں امام تسلیم کیا جائے' اس لئے انہوں نے ہی بہتر سمجھا کہ پورے منصوبہ کو ختم کرکے اپنی توجہ دو سرے معاملات کی طرف کریں اور وہاں اپنے لئے کوئی اعلیٰ مقام حاصل کریں۔

اگرچہ اس منصوبہ کو تو ختم کر دیا گر اس سے سے بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ علاء کو سیاست میں لانے 'اور ذہب کے ذریعہ سیاسی مسائل کو دیکھنے ' جانچنے اور ان کا حل ڈھونڈنے میں آزاد بھی ذمہ دار ہیں۔ آزاد ان علاء میں پیش پیش سے جو ذہب اور سیاست کو کیجا کر رہے تھے اور اس کا سے نتیجہ تھا کہ اس کے بعد سے ہندوستان کے مسلمانوں نے ہر سیاس مسئلہ کے لئے علاء سے رجوع کیا ' بلکہ یماں سے ہندوستان کے مسلمانوں نے ہر سیاس مسئلہ کے لئے علاء سے رجوع کیا ' بلکہ یماں سے ہمیں بات آگے بوھی اور اب معاشی و عاتی معاملات بھی ذہب کی روشنی میں دیکھے جائے گے۔

اس سارے قصہ کا دلچپ پہلویہ ہے کہ جب ایک مرتبہ مسلمانوں کے ذہبی جذبات کو برانگہ ختہ کر دیا تو اس کے بعد سے سکولر لیڈرشپ نے بھی اپ مفاوات کے انہیں استعال کیا' اور پاکتان کی تحریک بیں علماء سے زیادہ مسلم لیگ کی یورٹی تعلیم یافتہ لیڈرشپ نے ان ذہبی جذبات سے قائدہ اٹھایا۔

سجاده نشين اور علماء

نو آبادیاتی دور میں سجادہ نشیں اور علماء نے اپنے ساجی مرتبہ اور مفادات کے

تحت علیحدہ علیحدہ کردار اوا کیا۔ سجاوہ نشیس علماء کے مقابلہ میں ساجی طور پر زیاوہ بلند

مرتبہ رکھتے تھ' اور مالی طور پر بھی ان کی حیثیت مضبوط تھی' کیونکہ ان کے آباؤ اجداد کو حکمانوں کی جانب ہے جاگیریں ملیں تھیں' اور اب ان جاگیروں کے وارث یہ تھے' اس طرح ان کی حیثیت جاگیرواروں کی بھی تھی۔ اس کے علاوہ چونکہ ان کا تعلق صوفیوں کے خاندان ہے تھا' اس لئے عوام میں ان کے لئے عقیدت تھی اور ان کے مریدوں کی ایک بڑی تعداد ان پر اعتقاد رکھی تھی' اور ان کی روحانی طاقت پر ان کے مریدوں کی ایک بڑی تعداد ان پر اعتقاد رکھی تھی' اور ان کی روحانی طاقت پر یقین رکھتے ہوئے ان ہے اپنے ماکل کا حل چاہتی تھی' اس طرح سے انہیں مریدوں کی جانب سے بھی نذر نیاز مل جاتی تھی جو ان کے مالی وسائل میں اضافہ کا علیہ جوتی تھی۔ ب

چنانچ سعاشرے میں ان کی کئی حیثیں جیس نی مزاروں اور قبروں کے رکھوالے یا متولی سے 'اور اس حیثیت میں اپنی بررگوں کے وارث سے 'ان کی خوشنودی کی خاطر حکران' امراء' اور عوام انہیں عقیدت کے طور پر تخفے تحا نف ویا کرتے سے 'اس لئے ان کا تعلق معاشرے کے ایک ایسے طبقہ سے تھا' جو اس میں کمی تیز الی کے خواہش مند نہیں سے۔

کیونکہ اکثر سجادہ نشین گاؤں اور دیمانوں میں رہتے تھ' اس لئے یہ حکومت اور عوام کے درمیان رابطہ کا کام بھی کرتے تھ' اس حیثیت میں ان کی پوزیش اہم ہو گئی تھی' اور ہر حکومت ان کے زیر اثر علاقوں میں اپنے مقاصد کے حصول کے لئے ان سے تعاون کرنے یر مجبور تھی۔

جاگردار کی حیثت ہے یہ شاعروں اریوں پلوانوں موسقاروں نہ ہی الکارز کیا علم کی سررستی بھی کرتے تھے اس لئے ان کا علقہ اثر برا طاقت ور اور

مضبوط اور ای وجہ سے کوئی حکومت ان کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کر عتی تھی۔
برطانوی حکومت نے ان کی اہمیت کے پیش نظر اس قتم کی پالیسی بنائی کہ انہیں
اس بیں بحیثیت تعاون کرنے والوں کے شامل کیا انہیں علاقہ کا سربر آوردہ مانتے
ہوئے خطابات اور خصوصی مراعات دے کر انہیں حکومت اور عوام کے درمیان بطور
رابطہ کے استعال کیا۔

اس حیثیت میں جو نکبہ سجاوہ نشینوں کو حکومت کی نظروں میں عزت ملی اس لئے انہوں نے رعایا کو دفادار رہنے کی تلقین کی' اور خود بھی حکومت سے دفادار رہتے . ہوئے اس کے احکامات اور برایات کی پیروی کی صرف ایک دو معاملوں میں الیا ہوا کہ کچھ خاندانوں نے حکومت کی مخالفت کرنے کی کوشش کی تو اس صورت میں عومت نے سختی کے ساتھ انہیں کچل کررکھ دیا' اس سے انہیں یہ بھی احساس ہو گیا کہ اگر وہ حکومت کی مخالفت کریں کے تو انہیں اپنی مراعات سے ہاتھ وحونا بریں گے' اور یہ ایک ایبا انتخاب تھا کہ جس کو قبول کرنے کے لئے وہ تیار نہیں تھے۔ ان کے مقابلہ میں علماء کا کروار یالکل مختلف رہا کیونکہ ان کی حیثیت سجادہ نشینوں سے بالکل علیمدہ تھی۔ اول تو ان کے یاس کوئی مستقل ذریعہ آمدنی نہیں تھا، اور اپنی روزی کے لئے انہیں یا تو ملازمت کرنی برتی تھی یا کسی امیر کی سرستی کا محاج ہونا را آ تھا' بحیثت استاد یا فرہی رسوات کی ادائیگی کرنے والے کے ان کا معاشرہ میں کوئی اعلیٰ مقام سیں تھا۔ اس کے علاوہ سے شرول میں رہتے تھے اور دیماتوں میں ان کا اثر و رسوخ بہت کم ہوا کرتا تھا۔ اس لئے غیر مراعات یافتہ طبقہ کی حیثیت سے ان کا روبہ نو آبادیاتی حکومت کی طرف سے مخالفانہ تھا' اور اس کی مختلف وجوہات تھیں : نتی حکومت میں انہیں وہ عدے اور سمولتیں نہیں ملیں جو سابقہ

حومتوں میں تھیں۔ وقف کے ادارے کے خاتمہ کے بعد ان کی آمنی کا ایک بدا

زراجہ محم ہو محمیا اور جب محومت نے اپنے اسکول کھولنا شروع کے تو مدرسوں کی حیثیت کم ہو گئی کیونکہ طلباء کی اکثریت حکومت کے اسکولوں میں پڑھنا بہند کرتی تھی، کیونکہ اس تعلیم کے بعد ان کے ملازمت کے مواقع زیادہ تھے۔

حجومت نے بھی سجادہ نشینوں کی طرح علماء کی زیادہ سربرسی نہیں کی کیونکہ وہ ان کے مفادات میں زیادہ استعال نہیں ہو سکتے تھے اس لئے علماء حکومت کے ڈھانچہ میں شامل نہیں ہو سکے اور اس سے محروم رہے۔ یہ ضرور ہوا کہ جب بھی حکومت کو فتوں کی ضرورت پڑی و اس نے انفرادی طور پر علماء سے اپنی مرضی کے فتوے ماصل کر لئے۔

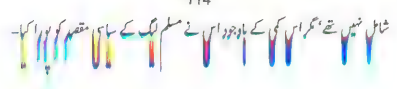
حکومت کی مربر سی سے محروی کے نتیجہ میں علاء نے نہ ہی و سیاسی تظیموں کو بنانے اور چلانے میں بھرپور حصد لیا اور اس طرح معاشرہ میں ان کے بارے میں جو آثر ابحرا وہ سے کہ سے نو آبادیاتی نظام کے خلاف تھے' اور انہوں نے آزادی کی جنگ میں حصد لیا۔

## علماء یا کستان کے بعد

### علماء اور اسلام کی ترقی کا عمل

پاکتان کی تحریک میں متاز اور بربی ذہبی جماعتیں جن میں جمفیت علاء ہند' جماعت اسلامی' اور مجلس احرار شامل ہیں' پاکتان کے نظریہ کی مخالف تھیں' لیکن مسلم لیگ نے ان ذہبی جماعتوں کی مخالفت کے باوجود ان ذہبی جذبات کو اپنے مقاصد کے لئے پوری طرح سے استعال کیا کہ جو خلافت کی تحریک کے زمانہ میں مسلمانوں میں پیدا کر دیئے گئے' تھے لیکن مسلم لیگ کو بسرحال اس بات کا احساس تھا کہ اس کے راہنما روایتی ذہبی راہنما نہیں ہیں' اس لئے انہیں اپنے مفاوات کے حصول کے کے علاء کی جمایت انتمائی ضروری ہے تا کہ ان کے سیاسی فیصلوں کی ذہبی توثیق ہو کئے۔

جب مولانا شمير احمد عثاني نے مسلم ليك كى حمايت كى تو ١٩٢٥ء علماء كى ايك عليحده جماعت جميعت علماء اسلام كى نام سے تشكيل دى گئے۔ اگرچد اس ميس مشهور علماء



الالا میں مسلم لیگ نے مشارخ کی ایک کمیٹی کو قائم کیا اس کے بارنے میں سلم لیگ نے مشالہ "پاکتان میں ندہب و سیاست" میں لکھا ہے کہ "فواب مدوث" مر فیروز خال نون اور مردار شوکت حیات جیے لوگ بھی کہ جو کی طور سے ذہبی نہیں نتھے۔ انہیں ندہبی خطابات دیتے گئے جیسے محدوث شریف وربار مرکودھا شریف و فیرو تاکہ عام مسلمانوں کو یہ تاثر دیا جائے کہ ان کے عامیوں میں بوے بدے مشائخ بھی ہیں

 لئے عوام کے منتخب نمائندوں کی مختاج ہو گی۔ اس طرح عوام کے نمائندوں سے افتدار انمالی کا حق چھین لیا گیا"۔

کیٹی نے صدارتی نظام حکومت کی سفارش کی اور صدر کے عمدے لئے "بید لازی قرار دیا کہ وہ مرد ہو اور مسلمان ہو عورتوں کو صدر بینے کے حق سے محروم کر دیا گیا بلکہ ان پر بید بھی پابندی لگا دی کہ وہ مجلس قانون ساز کے لئے انتخاب میں بھی حصہ نہیں لے عتی ہیں اور اگر کوئی حصہ لے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ اس کی عمر ۵۰ سال کی ہو اور با بروہ خاتون ہو

اس طرح علماء نے وستور بنانے میں جو حصد لیا اس کا نتیجہ یہ لکلا کہ ۱۹۵۵ء اور ۱۹۷۲ء اور ۱۹۷۳ء کے دستوروں میں جو دفعات رکھی گئیں ان میں خصوصیت سے تین دفعات خاص طور سے قابل ذکر ہیں کہ پاکتان کا نام اسلامی ریپبلک آف پاکتان ہو گا۔ (جب ایوب خان نے اس کو اپنے بنائے ہوئے دستور سے حذف کر دیا تو اس پر سخت احتجاج ہوا اور اسے یہ دفعہ دستور میں رکھنا پڑی )۔ ملک کا سربراہ مسلمان ہو گا اور قرآن و سنت کے خلاف کوئی قانون نہیں بنایا جائے گا۔

ایوب خان نے اس بات کی ضرور کوشش کی کہ معاشرہ میں سیکولر قوانین کو نافذ
کیا جائے جن میں عائلی قوانین بھی شامل سے 'جو ۱۹۹۱ء میں پاس ہوئے اور علماء کی
ٹالفت کے باوجود انہیں برقرار رکھا گیا گر علماء نے اور دو سری چیزوں میں اپنی اتھارٹی
کو قائم کیا۔ جس میں خاص طور سے رویت ہلال کمیٹی تھی کہ جو عید کے چاند کے
بارے میں فیصلہ کرتی تھی' اس کے علاوہ انہوں نے ایوب کے زمانہ میں پروفیسر فضل
الر عمان کے خلاف مہم چلا کر انہیں سرکاری عمدے سے برطرف کرایا اور اس طرح
تہستہ آہستہ انہوں نے اے اثر وطاقت کو معاشرہ میں محسوس کرایا۔



پاکتان کی مختصر آریخ میں ہم علاء کا آہت آہت طاقت ور ہونا دیکھتے ہیں' اس
کی ابتداء اس طرح ہے ہوئی کہ سکولر لیڈر شپ نے انہیں خوش کرنے کے لئے ان
کے تھوڑے بہت مطالبے مان لئے آکہ ان کی جمایت کو حاصل کیا جائے' لیکن ان کی
کی کرور' علاء کے آگر بوجے ہیں معاون خابت ہوئی' اور اس کے بتیجہ میں جمہوری
اور سکولر اوارے برابر کرور ہوتے چلے گئے' اور نوبت یمال تک پہنچ گئی کہ تمام
سابی پارٹیاں خود کو خہی خابت کرنے کے لئے علاء کے ہاتھوں کھلونا بن گئیں' اور
اب تمام سیای' و معاشی اور سابی معاملت کو خہب کے ذریعہ سمجھا جانے لگا ہے' اور
ہر ایک جماعت خود کو زیادہ خہی بنانے کے لئے علاء کے مشوروں پر عمل کر وہی

اس صورت حال کا علاء نے خوب فائدہ اٹھایا اور اپی طاقت کو محسوس کرتے ہوئ اب انہوں نے خود اپنی ساس جماعتیں بنا لیس ہیں ' ماکہ سیای لیڈرول کے علاج نہیں رہیں اور خود اپنی جماعتوں کے ذرایعہ حکومت میں شامل ہوں۔

اس لئے ضرورت اس بات کی ہے کہ سیاست کے بارے میں علماء کے تظریات و افکار کا مطالعہ کیا جائے اور دیکھا جائے کہ وہ کس هم کی ریاست کی تفکیل کرنا چاہے ہیں اور مختلف سیاس امور پر ان کی کیا رائے ہے؟

اسلامی ریاست کا تصور

مثلاً پاکتان کے قیام کے فورا بعد سیکوار لیڈر شپ اور علاء کے درمیان اس

بات پر کش کمش ہوئی کہ پاکتان کو کس فتم کی ریاست بنایا جائے 'کیا ہے ملک ایک سیکولر' جمہوری ہو کہ جس میں ہر عقیدے و ندہب کے لوگوں کو برابر کے حقوق ملیس اور ان کے ساتھ کسی فتم کا اتمیازی سلوک نہ ہو' اور یا اے ایک اسلامی ریاست بنایا جائے کہ جس میں صرف مسلمانوں کو تمام حقوق ہوں' اور غیر مسلموں کو فانوی شہری کا ورجہ ویا جائے' اگرچہ قائداعظم نے بار بار مختلف اعلانات' بیانات' اور انٹرویوز میں اس بات کو صاف طور ہے کہا تھا کہ پاکتان ایک سیکولر ملک ہو گاکہ جس میں ہر شہری کے برابر کے حقوق ہوں گے اور اس بات کو انہوں نے الر اگست جس میں ہر شہری کے برابر کے حقوق ہوں گے اور اس بات کو انہوں نے الر اگست کے بیات میں تانون ساز اسمبلی میں کہا تھا۔

گر علاء نے اس قتم کی ریاست کی ابتداء ہی ہے سخت مخالفت کی اور اس بات کی جدوجہد کی کہ نئی ریاست کو اسلامی اور نہ ہی بنایا جائے' کیونکہ پاکستان بنانے کے عمل میں مسلمانوں سے ہی وعدہ کیا گیا تھا' اور مسلمانوں سے اس ریاست کی شکیل کے لئے قربانیاں دی تھیں' جسٹس منیر نے جو کمیشن قادیانی فسادات کے بعد بنایا تھا' اور اس کے بعد اپنی جو رپورٹ تیار کی تھی اس میں انہوں نے ان مسائل کو علاء سے انٹرویو کے بعد دیا ہے' مثلاً مولانا المین احسن اصلاحی نے کما کہ' قائداعظم کا فائرن ریاست کا تصور اس وقت متروک ہو گیا کہ جب علاء کی کمیٹی نے قرارداو مقاصد کا صورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر مقاصد کا صورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر مقاصد کا صورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر مقاصد کا صورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر مقاصد کا معورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر مقاصد کا معورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر تفکیل ہونا میاسے۔

لیکن پھر جب بیہ سوال آیا کہ ایک اسلامی ریاست کو کن اصولوں پر بنانا چاہیے ' اور اس کی کون می شکل ہونی چاہیے؟ تو اس کے بتیجہ میں مختلف علاء کی رائے میں اختلاف تھا' اور صرف اختلاف ہی نہیں بلکہ بعض اوقات بالکل متضاد رویہ اختیار کیا اليا مثلاً جب ان سے يه سوال كياكيا كه مسلم دور كومت مين وه كون سا زمانه تحاكه

جے اسلای کما جائے؟ اور اسلامی معیار کے مطابق اے آئیڈل قرار دیا جائے تو اس میں علاء نے ایک دو سرے سے اختلاف کیا۔ ابن میں پچھ نے رسول اللہ کے عمد کو مثالی قرار دیا۔ پچھ نے اس میں وسعت دے کر خلفاء راشدین کے عمد کو بھی شامل کر لیا' پچھ نے اس میں عمر بن العزیز کے دور حکومت کو بھی مثالی قرار دیا' پچھ نے صلاح الدین ایوبی' محمود غزنوی' محمد تغلق' اور اور نگ زیب کو مثالی حکمراں کے طور پر پش کیا۔

ان تمام علاء کے بیانات کے بعد جسٹس منیر نے جو خلاصہ تیار کیا اس کے مطابق ایک اسلامی ریاست میں جو خصوصیات ہونی چاہئیں ان کی تفصیل بیہ ہے۔

- ا۔ وہ تمام قوانین جو قرآن اور صدیث میں موجود جیں انہیں دستور کا ایک حصد بنالینا چاہیے۔
- ۲۔ ہر وہ دفعہ کہ جو قرآن و صدیث کے ظاف ہے اے دستور سے ختم کر دیا جائے۔
- سے بین الاقوای قانون یا معاہدوں کی کوئی بھی دفع کہ جو قرآن و حدیث کے ظاف ہوگئ اس کی پابندی کرنا پاکتان کے لئے ضروری شیں ہوگا۔

اس ماؤل کو ذہن میں رکھتے ہوئے جسٹس منیر نے جو رضار کس دیئے ہیں وہ یہ کہ اگر دستور سے عوام کی حاکمیت کو خارج کر دیا۔ جائے تو پھر اس صورت میں اس ملک کو جمہوری کمنا سرا سر خال ہو گا۔ کیونکہ اگر قانون بنانے کے عمل سے عوام اور ان کے نمائندوں کو نکال دیا جائے اور میہ حق صرف علماء اور فقماء کو دے دیا جائے " تو یہ جمہوری عمل کے خلاف قدم ہو گا اور یہ عمل معاشرہ کو جمہوری نمیں بنائے گا بلکہ

علاء کی حاکمیت کو قائم کردے گا۔

علاء نے اسلای ریاست کو جمہوری شکل دینے کے لئے اس بات کی کوشش کی کہ جدید اصطلاحات کا استعال کیا جائے 'مثلاً پارلیمینٹ یا اسمبلی کو شوری کما گیا' امیر آج کل کا صدر بن گیا' ارباب حل و عقد' مشیر ہو گئے' اور اجماع کو عوامی رائے کا نام دے دیا گیا ہے سب اس لئے کیا گیا آ کہ یہ خابت کیا جائے کہ ان کی نظروں میں جو اسلای ریاست کا خاکہ ہے' اس کا جدید سیای روایات سے کوئی گراؤ نہیں ہے۔

#### ندهبي اقلتيس

آج کل کی جدید قوی ریاست میں ایک قوم کی تشکیل زبان ' تاریخ' اور جغرافیائی حدود میں رہنے پر ہوتی ہے ' اور اس میں ہر شری کو ہرابر کے حقوق طنے ہیں ' اور سے اس کا حق ہو تا ہے کہ وہ ریاست اور معاشرہ کے امور میں کمل طور پر حصہ لے۔ اس کے ساتھ ذہب کی بنیاد پر کوئی تعصب نہیں بر تا جا تا۔ اس چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے جسٹس منیر نے علاء ہے اس سوال کو پوچھا کہ وہ اسلامی ریاست میں ذہبی اقلیتوں کے ساتھ کمیا سلوک کریں گے؟ اور ان کا سیای و ساجی طور پر معاشرہ میں کیا مقام ہوگا؟

علاء کی اکثریت اس پر متفق تھی کہ غیر مسلموں کے ساتھ بطور ذمی سلوک کیا جائے گا' انہیں پاکتان کے شری کی حیثیت سے کمل اختیارات نہیں ہوں گے' اور نہ بی انہیں اہم اور کلیدی عمدول پر فائز کیا جائے گا۔

ایک عالم مولانا ابو لحسنات نے اس سوال کے جواب میں کما کہ:
"ان کی پوزیش ذمیوں کی ہوگی' ملک کے قانون بنانے میں ان کی رائے کو قطعی

دخل نہیں ہو گا' نہ انہیں قانون کے نفاذ کا حق ہو گا' اور نہ ہی اہم عمدول پر ان کا

تقرر ہوگا"۔ جب مولانا حامد بدایونی ہے قائداعظم کی اس تقریر کے بارے بیں سوال کیا گیا کہ جس بیں انہوں نے ہندوؤں عیمائیوں اور مسلمانوں کو پاکتان کا شہری قرار دیا تھا تو انہوں نے کہا کہ: "وہ اس اصول کو تتلیم کرتے ہیں کہ تمام ندہبی جماعتیں چاہے وہ مسلمان ہوں یا غیر مسلم انہیں ان کی آبادی کے تناسب ہے انظامیہ اور ریاست کے امور بیں حصہ دیا جائے لیکن غیر مسلموں کو فوج اور عدلیہ بین نہ لیا جائے نہ ان کا تقرر بطور وزیر کے ہو اور نہ بی ایسے عمدوں پر کہ جن بیس ریاست کی اہم ذمہ داریاں ہوتی ہیں"۔

مولانا بد ابونی کی دلیل کے مطابق پاکتان میں غیر مسلم رہنے والے اس لئے ذی نمیں ہیں کہ یہ ملک فتح کے بعد حاصل نہیں کیا گیا ہے اور نہ ہی یہ معاہدے والے ہیں کیونکہ ان کے ساتھ کی فتم کا معاہدہ بھی نہیں کیا گیا ہے 'لندا یہ اسلامی ریاست کے شہری نہیں ہو گئے۔

اس کے بعد وو مزا موال یہ تھا کہ اگر ایک املامی ریاست میں فیر مسلم اس کے شہری نہیں ہو کتے تو ان مسلمان اقلیتوں کے بارے میں کیا رائے ہے کہ جو فیر مسلمان ملک میں بین؟ اس موال کے جواب میں مولانا عطاء اللہ بخاری نے کما کہ یہ ناممکن ہے کہ ایک مسلمان فیر مسلمان ملک کا وفادار شہری ہو سکے۔ جب اس پر یہ موال پوچھا گیا کہ کیا ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے یہ فرض ہے کہ وہ اپنی ریاست کے وفادار رہی ؟ تو مولانا نے کما "مرکز نہیں"۔

اس سوال پر کہ کیا آپ ہندوؤں کو یہ اجازت دیں گے کہ وہ اپنا وستور اپنے منہور اپنے اس نہم اس کے اس کی اس کے اس کی اس کے اس

بات پر قطعی اعتراض نمیں ہو گا کہ اگر منو کے شاستروں کے مطابق ان کی حکومت میں مسلمانوں کو شودر اور بلیجہ کے طور پر رکھا جائے' اور انہیں حکومت کا حصہ دار بینے سے روکا جائے' اور بطور شہری انہیں کوئی حقوق نمیں دیئے جائیں۔"

منیر کمیش نے اس کے بعد ایک سوال اور پوچھا کہ "بندوستان کے مسلمانوں پر ہندوستان و پاکتان کے درمیان جنگ کی صورت میں کیا فرض عائد ہوتا ہے؟" اس کا جواب دیتے ہوئے مولانا عبدالحسنات نے کما کہ "ان کا فرض ہے کہ وہ ہمارا ساتھ دیں اور ہندوستان کے فلاف لایں"۔ مولانا مودودی نے اس قسم کے خیالات کا اظہار کیا کہ ان کا جو فرض ہے وہ فلا ہر ہے کہ وہ نہ تو پاکستان کے فلاف لایں 'نہ کوئی ایسا کام کرس کہ جس سے پاکستان کے شخط کو نقصان پنچا ہو۔

اگر علاء کی ذہبی اقلیتوں کے بارے میں اس پالیسی پر عمل کیا جائے تو اس صورت میں نہ غیر مسلموں کو پاکتان میں کوئی حقوق ملیں گے اور نہ ہی مسلمانوں کو غیر مسلم ریاستوں میں اور دونوں صورتوں میں اقلیتوں کا ذہبی بنیادوں پر استحمال ہو گا اور انہیں بطور غدار اور غیر وفادار شری کے سمجما جائے گا۔ اس ضمن میں سے بات قائل ذکر ہے کہ علاء اور ہندو فرقہ پرست جماعتوں کی رائے اس بارے میں ایک ہی ہے۔ دونوں انسانی مسائل سے علیحدہ ہٹ کر صرف ذہبی بنیادوں پر اس مسئلہ کو جائے تا ور برکھتے ہن۔

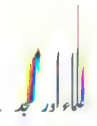
پاکتان میں اس پالیسی پر عمل کرنے کا متیجہ سے ہوا کہ ہم نے اپنی فرہبی اقلیتوں کو قوم کی تشکیل سے علیحدہ کر دیا' اور ان کی صلاحیتوں سے معاشرہ نے فائدہ نہیں اٹھایا' شہری حقوق سے محردم ہونے کی وجہ سے ان میں جو احساس محروی پیدا ہوا' اس نے انہیں اور زیادہ پس ماندہ بنا دیا۔ ہمارے علماء موجودہ فدہبی اقلیتوں کی تعداد

ے مطمئن نمیں تھے اس لئے انہوں نے اور اقلیتوں کو بدا کرنا شروع کیا اس کی

ابتداء جب ہوئی جب احمدیوں کو فیرمسلم قرار دے کر انہیں اقلیت بنا ویا اس کے بعد ذکریوں کا نمبر ہے ' جنیں فیرمسلم قرار دینے پر زور دیا جا رہا ہے ' اور اگر سے سلسلہ جاری رہا تو ہمارے ہاں خاصی تعداد غیرمسلم اقلیتوں کی ہو جائے گ۔

# علماء اور معاشره

اس باب میں ان طریقوں اور عوامل پر روشی والی جائے گی کہ جن کے ذریعہ علاء معاشرہ میں اپ اثر و رسوخ کو برحاتے ہیں 'یہاں ان اواروں کے بارے میں تذکرہ کیا جائے گا کہ جو معاشرہ میں علاء کی حاکیت کو مضبوط اور محکم کرتے ہیں 'ان میں سے مدرسہ پر ہم پچھلے صفحات میں ذکر کر آئے ہیں کہ کس طرح ان مدارس نے علاء کو معاشرہ میں ایک خاص مقام دیا اور ایک وقت تک سے مدارس انتظامیہ کے لئے ذہبی عمدے واروں کی تربیت کرتے رہے 'گر جب معلمان حکمانوں کا دور ختم ہوا اور اگریز برسر اقتدار آئے تو ان مدارس کی سیای حیثیت ختم ہو گئ 'اور اب سرکاری شخواہ وار ملازمین کے بجائے علاء کا گزر عوام کے چندوں پر ہونے لگا' جس سے کہ ان کا ساجی مرتبہ بری طرح سے متاثر ہوا لیکن معاشرہ میں پکھ ندہی رسومات اور نذہی ادارے ایے ہیں کہ جو اب تک اس کی ساجی اور ندہی ضروریات کو پورا اور ندہی اور انہیں کے سمارے علاء کا وجود بھی قائم ہے۔



مسلمان دور حکومت میں حکرانوں اور امراء کا مید دستور تھا کہ وہ وچ کی خوشی میں یا نیکی و تقویٰ کے اظہار کے طور پر مساجد کی تقمیر کراتے تھے' اور ان کے اخراجات کے لئے اس سے مسلک وقف کی عاکیر یا جائداد ہوا کرتی تھی جس ہے کہ امام ' خطیب اور موزن کو تخواہل طاکرتی تھیں۔ ابتدا میں ریاست مساجد کے ملازمین کا تقرر کرتی تھی اور ان کی سرگرمیوں پر نظر رکھتی تھی' اس لئے مساجد کا عملہ حکومت کی ہدایات یر عمل کرتا تھا اور لوگوں کو حکومت کا وفادار رہنے کی تلقین کرتا تھا۔ ليكن جب انكريزي اقتدار قائم موا تو صورت حال بالكل بدل مي اس ووران مي کنی ذہبی جماعتیں بیدا ہو کمی جن کا مقصد سے تھا کہ مسلمانوں میں ذہبی شاخت کو قائم رکھا جائے اور اینے عقائد و نظرات کے تحت زیادہ سے زیادہ لوگوں کو اپنی جماعت یں شامل کیا جائے۔ ان کی مرکزمیوں کے مراکز مدرسہ اور مجد تھ اس لئے ان جماعتوں کی کوشش تھی کہ این پیروکاروں کی تعداد برھانے کی خاطر زیادہ سے زیادہ مباحد پر قبضه کما حائے ' مباحد کی تعداد پر قبضه یا ان پر اینے اثر و رسوخ قائم کرنے ے ان ذہی جاعوں کی طاقت برم جاتی تھی۔ اس لئے جب سلے سے بن ہوئی ماجد یر کسی ند کسی زہبی جماعت کا قبضہ ہو گیا تو پھر ہرایک جماعت نے جگہ جگہ نگ ماجد کی تقیر شروع کر دی۔ اس مرتبہ نئی تقیر شدہ مساجد کی خاص بات سے تھی کہ سے عوام کے چندے سے بن رہی تھیں اور اس طرح نہیں جماعتوں اور ان کے عقائد کی تبلیغ و تشہیر میں وہ مجمی برابر کا حصہ لے رہے تھے۔

مساجد کی تغییر میں چندے کا میہ استعمال کئی لحاظ سے قابل ذکر ہے، لیکن میہ سلسلہ

جس کی ابتداء نو آبادیاتی دور سے ہوئی تھی اب تک قائم ہے اور اس طرح تقیر مجد کے لئے چندہ ایک مستقل ادارہ کی شکل اختیار کر چکا ہے کیونکہ یہ چندہ مجد کے ملازمین اور اس کے متولین کے لئے ذراعیہ آمدنی ہے اس لئے مجد کی تقییر جب ایک مرجبہ شروع ہوتی ہے تو پھر یہ ختم نہیں ہوتی ہے اس میں مسلسل تبدیلی کی جاتی ری ہے اس کی زیب و آرائش کے لئے قیتی ٹائلز استعال کئے جاتے رہے ہیں۔ یمال ہے اس کی زیب و آرائش کے لئے قیتی ٹائلز استعال کئے جاتے رہے ہیں۔ یمال سے کہ بعض مساجد تو ضرورت سے زیادہ آرائش کا شکار ہو جاتی ہیں اس کے پس منظر ہیں جو مقصد ہوتا ہے دہ یہ کہ چندہ کا استعال جائز قرار دیا جائے اور تقمیر کے کام کو جاری رکھ کر چندہ وصول کیا جاتا رہے۔

اس سے پہلے جو مجدیں بنائی جاتی تھیں ان کے اخراجات کے لئے وقف کی جائداد ہوتی تھی' یا حکومت کی جانب سے اس کے اخراجات ادا کئے جاتے تھ' گر اب یہ صورت حال نہیں ہے اس لئے نئی مجدول کے اخراجات کے لئے اور مستقل آمنی کے ذرائع کے لئے اب ان کے اردگرد دکانیں تقیر کر دی جاتی ہیں جو کہ مجد کے اخراجات کو پورا کرتی ہیں' اس طرح سے مجد کے امام' خطیب' اور موزن کے اخراجات کو پورا کرتی ہیں' اس طرح سے مجد کے امام' خطیب' اور موزن کے لئے مجد نہ صرف مالی ذرائع آمدنی پوری کرتی ہے بلکہ ان کے ذہبی مرتبہ کو قائم رکھتی ہے۔

اگریزوں کے زمانہ میں ایل بہت می مثالیں ملتی ہیں کہ جن میں ایک فرقہ کے لوگوں کو لوگوں نے کی مجد پر زبردی بھند کر لیا اور پھر وہاں وہ سرے فرقد کے لوگوں کو عبادت کرنے سے روک دیا۔ خصوصیت سے اس شم کے جھڑے اہل صدیث اور دو سرے فرقوں کے درمیان بہت ہوئے جن میں کہ اہل صدیث کی کوشش ہوتی تھی کہ وہ دو سری صاحد میں جا کر این طریقہ سے نماز پڑھیں 'چونکہ وہ آمین کو زور سے کہ وہ دو سری صاحد میں جا کر این طریقہ سے نماز پڑھیں 'چونکہ وہ آمین کو زور سے

# ادا کے ہے ای کے در مے فرقہ داے ان کا ای طریقہ عبارت کو بند نیں

کرتے ہے۔ اس لئے ایبا اکثر ہوا کہ ان کے جانے کے بعد معجد کو دمو کر پاک و صاف کیا جاتا تھا' مان کیا جاتا تھا' درنہ دوسری صورت میں انہیں ذہرتی مجد سے باہر کر دیا جاتا تھا' اور نماز پڑھنے کی اجازت نہیں دی جاتی تھی۔

بی- ڈی- مٹکاف نے اپنی کتاب "دور برطانیہ میں اسلای احیاء" میں اس قتم کی بہت می مثالیں دی ہیں۔ مثلاً محمد سعد اللہ اور اس کے ساتھی کہ جو اہل صدیث تھے انہیں موکی ایک مجد میں نماز نہیں پڑھنے دی گئی اور انہوں نے آخر کار قربی جنگل میں جا کر نماز پڑھی اور بعد میں انہوں نے علیجہ سے اپنی مجد تقمیر کی چونکہ اہل صدیث کے ساتھ یہ تعقبانہ بر آؤ ہو آ تھا اس لئے انہوں نے اس کے ظان برطانوی عدائت میں مقدمہ دائر کر دیا کہ انہیں عام مجدوں میں نماز پڑھنے کی اجازت ہوئی جائے۔ چاہے ہوئے جسٹس محود ، جو کہ سرسید کے چاہیے۔ اکھا کہ:

ایک مجد پر بہند کرنے یا اس پر صرف اپنا اثر رکھنے کا حق کمی بھی مسلمان فرقہ
یا مسلک کا حق نہیں ہے۔ وہائی یا محدی چونکہ مسلمان ہیں اس لئے یہ ان کا حق ہے
کہ وہ کمی بھی مجد میں نماز اوا کریں۔ لیکن اگر کوئی محدی یا وہائی نماز کی اوائیگی سے
کی وو برے فرقہ کے جذبات کو مجروح کرتا ہے یا ان کی عبادت میں خلل اندازی
کرتا ہے تو یہ قدم قابل تعریف نہیں۔

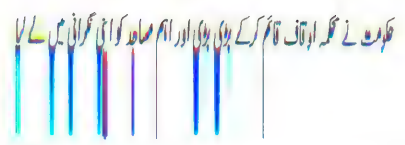
اس کے علاوہ منکاف نے اور بہت سے ایسے واقعات لکھے ہیں کہ جن میں اہل صدیث ' برطانوی حکومت اور ووسرے فرقے طوث تھے۔ مثلاً ۱۸۹۲ء میں میرٹھ میں مذہبی فسادات کو روکنے کی غرض سے مجسٹریٹ نے شہری مساجد کو تقشیم کر دیا تھا' اس

تقتیم کے نتیجہ میں ۵ مساجد اہل حدیث کو دی گئی جبکہ باقی مساجد حنی مسلک سے تعلق رکھنے والوں کو۔

مساجد کی ہے جنگ تو آبادیاتی دور سے لے کر اب تک جاری ہے۔ اب ہر فرقہ اور غربی جماعت نے ہر محلّہ میں اپنی علیحہ ہے مجھ قائم کر رکھی ہے اور ان کی پوری کوشش ہوتی ہے کہ اس پر ان کا قبضہ باتی رہے۔ جب کہ دو سرے فرقوں کی جانب سے یہ کوشش جاری رہتی ہے کہ ایک دو سرے کی مجھ پر کیے قبضہ کیا جائے۔ اس ڈر اور خوف کی وجہ سے ہر فرقہ والا اپنی جگہ ہوشیار رہتا ہے ادر کی دو سرے فرقہ والوں کو اپنی مجھ میں قدم نہیں رکھنے دیا۔ اور اب ہو یہ رہا ہے کہ جسے جسے نئی نہی جماعتیں بن رہی ہیں اور نئے فرقہ پیدا ہو رہے ہیں' اس طرح سے مجدوں کی تعداد بھی بڑھ رہی ہو اور اس لئے اب ہر محلّہ میں میا ۵ مجدیں بالکل قریب قریب ہوتی ہیں' کہ جن کے میناروں پر طاقت ور لاؤڈ اسٹیکرز نصب ہوتے ہیں' ہر مجم میں موذن' امام سے لے کر ایک مدرسہ بھی ہوتا ہے۔ معاشی طور پر مجد اپنی اخراجات پورے کرنے کے قابل ہوتی ہے کیونکہ یہ آمدنی دوکانوں سے آتی ہے اور اخراجات پورے کرنے کے قابل ہوتی ہے کیونکہ یہ آمدنی دوکانوں سے آتی ہے اور اس آمدنی کو بڑھایا جاتا ہے۔

اسلامی دور کے ابتدائی زمانہ میں معجد سیاسی و ساجی اور ثقافتی مرگر میوں کا مرکز موا کرتی تھی محصر کا درجہ اب وہ موا کرتی تھی کی فرقہ وارانہ تعقبات اور نفرتوں کی وجہ سے معجد کا درجہ اب وہ نمیں رہا ' بلکہ اس کے بر عکس اب مساجد میں ذہبی جذبات کو ابھارا جا تا ہے اور دو سرے فرقوں کے خلاف نفرت کو بیدا کیا جا تا ہے۔

موجودہ دور میں مجد کی اس اہمیت کو محسوس کرتے ہوئے آمرانہ حکومتوں اور جمہوری راہنماؤں نے بھی مجد کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کرنا شروع کر دیا ہے۔



ہے اور اب یماں پر امام و موؤن اور خطیب کا تقرر بھی حکومت کی جانب ہے ہوتا ہے، حکومت کی جانب ہے ہوتا ہے، حکومت کے تخواہ دار ہونے کی حیثیت سے مجد کے یہ امام و خطیب اب ہر حکومت کو چاہے وہ فوجی ہو' آمرانہ ہو' یا جمہوری اس کی جمایت کرتے ہیں اور اس عین اسلامی قرار دیتے ہیں۔ حکومت کی تبدیلی کے ساتھ ہی ان کی وفاداریاں بھی بدل جاتی ہیں اور یہ نئی حکومت کے اسلامی ہونے کی دلیل تلاش کرنے لگتے ہیں

#### علماء اور مناظره

ہندوستان میں برطانوی کلومت سے پہلے عوام کے سامنے مناظرے کا کوئی وستور نہیں تھا' علاء اور ہندو پنڈت مجدوں اور مندروں میں ذہبی موضوعات پر تقریب یا بحث و مباحثہ کر لینے تھے۔ اکبر کے دور میں ضرور علاء اور عیمائی مشزیوں کے درمیان مناظرے ہوئے گریہ بھی دربار تک محدود ہوا کرے تھے۔ اکثر اس بات کی کوشش ہوتی تھی کہ وو سرے کے ذہب کو نہ تو برا کھا جائے اور نہ ان کی ذہبی رسومات پر حلہ کیا جائے۔ اس طرح دونوں ذاہب کے ذہبی راہنماؤں کے درمیان ایک تم کا خاموش سمجھویہ تھا وہ کی کے ذہبی عقیدوں کو جھوٹا فابت کرنے کی فکر میں نہیں رہج تے اور اس طرح انہوں نے آپس میں پرامن طریقہ سے رہنا سکے لیا تھا۔ مشزی شبین دواداری اور امن بیندی کا اس وقت خاتمہ ہونا شروع ہوا جب عیمائی مشزی نظیم و شرع ہونا شروع ہونا جدید تعلیم و شری شرعتی کہ وجہ سے زیادہ تربیت' تنظیمی ؤھانچہ' وسیان عومت و عہدے داروں کی سمرستی کہ وجہ سے زیادہ توبیت' تنظیمی وھانچہ' وسیان عومت و عہدے داروں کی سمرستی کہ وجہ سے زیادہ فعال اور ہوٹر تھیں۔ انہوں نے اسلام اور ہندوستان کے ذاہب کا مطالعہ اس مقعمہ فعال اور ہوٹر تھیں۔ انہوں نے اسلام اور ہندوستان کے ذاہب کا مطالعہ اس مقعمہ فعال اور ہوٹر تھیں۔ انہوں نے اسلام اور ہندوستان کے ذاہب کا مطالعہ اس مقعمہ فعال اور ہوٹر تھیں۔ انہوں نے اسلام اور ہندوستان کے ذاہب کا مطالعہ اس مقعمہ فعال اور ہوٹر تھیں۔ انہوں نے اسلام اور ہندوستان کے ذاہب کا مطالعہ اس مقعمہ

کے تحت کیا تھا کہ ان کی خامیوں کو اجاگر کیا جائے اور ان پر جملہ کرکے انہیں شکست دی جائے۔ انہوں نے چھاپہ خانہ کی ایجاد ہے بھرپور فاکدہ اٹھایا اور بری تعداد بیس اپنے ندہبی عقیدوں پر کتابیں اور جمفائس لکھے اور ان کو آزادانہ طریقے ہے لوگوں میں تقسیم کیا۔ انہوں نے تبلیغ کے لئے بھی نئے نئے طریقوں کو اختیار کیا کہ جس سے ہندوستان کے لوگ اب تک واقف نہیں تھے۔ مثلاً وہ بازاروں' تہواروں' تقریبات کے موقعوں پر لوگوں کو اکٹھا کر لیتے تھے' اور ان کے درمیان کھڑے ہو کر اپنے نہ ورمیان کھڑے ہو کر اپنے نہ کے خوبیاں بیان کرنا شروع کر دیتے تھے میں مارچ ۱۹۸۹ء میں لاہور ٹریون نے کھا کہ ا

"آج يمال پر گيول ميں تبليغ كرنے كا برا فيشن ہو گيا ہے " تمام اناركلي ميں ہدو ممان مسلمان عيمائي "آريه اور برہمو مبلغ بدے خلوص اور جذب كے ماخل مجمع ميں گھر ہوئے خور سے سننے والوں كے درميان اليے عقائد كى خوبيال بيان كرتے نظر آتے ہيں۔

مناظروں کا جب سلسلہ شروع ہوا تو اس کی وجہ سے علاء بھی بوے سرگرم ہو

گئے کیوفکہ ان کے ذہب پر جو حملے ہو رہے سے اگر ان کا جواب نہیں دیا جا آ اور

اپنے عقد کد کی سچائی کو بیان نہیں کیا جا آ تو اس صورت میں عام مسلمان کے گراہ

ہونے کا خطرہ شما۔ اس لئے انہوں نے نہ صرف ان سوالوں کا جواب وصورا کہ جو

اسمام کے بارے میں کئے جا رہے تھے ' بلکہ عیمائیت اور ہندو خدا ہب کو اس نظرے

پرھاکہ ان میں کیا کیا کروریاں ہیں اور ان پر کئی طرح سے جملہ کیا جائے۔

لیکن سے مناظرہ صرف اسلام اور دو سرے خداجب کے درمیان بی نہیں تھا بلکہ سے

مسلمانوں کے ذہی فرقول کے درمیان بھی ہونے لگا کہ جس میں ہر فرق اور مسلک

#### کے علاء اپنے عقائد کو دو مرول پر ترجیح دیتے تھے۔

مناظره لرنے کا جب فیصلہ ہوجاتا تھا تو اس کا طریقتہ کار یہ ہوتا تھا کہ مخالف جماعتیں منا ظرے ہے سلے شراط طے کیا کرتی تھیں' مثلاً یہ کہ مباحثہ کتنے دن جاری رے گاڑ ۵ دن یا ۱۵ دن اور جو ماحثہ میں بار جائے گا اسے اپنا ندہب چھوڑ کر مخالف ے عقائد کو تلیم کنا برے گا۔ لیکن مناظرے آخریس بیشہ سے یہ سکلہ ہو آ تھا کہ کوئی بھی انی شکست تشکیم کرنے پر آمادہ نہیں ہو تا تھا' اور ہرایک خود کو فاتح قرار دیتا تھا۔ اس سلسلہ میں ہرایک یہ کوشش کرنا تھاکہ اسے مناظرہ کے آخر میں بولنے کا موقع دیا جائے تاکہ اس کے مخالف کو اس کا جواب دینے کا موقع نہیں ملے' اور اس سے فائدہ اٹھا کروہ میہ اعلان کروے کہ اس نے اینے حریف کو زیر کرلیا ہے۔ عام طور سے اس قتم کے مناظروں اور مباحثوں میں ولائل کی بنیاد علمی شیں ہوا کرتی تھی بلکہ دونوں کوشش کرتے تھے کہ زاق' استہزا' طنز اور لطیغوں کے ذراجہ اینے حریف کو لاجواب کر دس۔ جن مقبول عام موضوعات پر بحث ہوتی تھی وہ حضرت عینی کی روحانیت' تشکیف کا عقده' بائبل میں تحریف و اضافے' کائنات کی تخلیق' وروں ور آن اور بائبل کے النی ہونے کا ثبوت اور نجات حاصل کرنے کے طریقے۔ ولیے تو القداد مناظرے مسلمانوں عیمانیوں اور ہندوؤں کے ورمیان ہوئے گر کچھ ایسے مناظرے ہیں کہ جن کی تفصیلات مشہور علماء کی سوائح عمریوں میں یا اس زمانہ کے محفظوں میں مل جاتی ہیں' ای قتم کا ایک مناظرہ ۱۸۷۰ء میں جاند پور میں ہوا اور "میلہ خدا شنای" کے نام سے مضمور ہوا۔ اس میں مسلمان عیسائی اور ہندو مبلغین نے حصہ لیا۔ مسلمانوں کی جانب سے مولانا قاسم نانا توی (وفات ١٨٧٩) اور مولانا محمود الحن نے مباحثہ میں شرکت کی-

ایک جرمن مشنری مبلغ کارل بھانڈر کے ساتھ جو مناظرے ہوئے انہوں نے

پورے ہندوستان میں بوی شہرت حاصل کرلی تھی' اور اس کے مد مقابل کے طور پر

مولانا رحمت اللہ عثمانی کا نام آیا ہے جنہوں نے ہر بار اسے لاجواب کر دیا' کما جاتا

ہے کہ وہ ۱۸۵۳ء میں آگرہ میں اس بری طرح شکست خوردہ ہوا کہ اس کے بعد وہ

ہندوستان چھوڑ کر چلا گیا۔

اس طرح ہندو مبلغوں کے ساتھ بھی مناظرے ہوتے تھے جن بیں ہر بار علاء اپی فتح کا اعلان کرتے تھے 'ان بی بیں سے ایک مناظرہ پنڈت دیا نند سرسوتی کے ساتھ ہوا کہ جس بیں دہ وعدہ کے باوجود شریک نہیں ہوا' اور اس طرح اس نے اپنی خلست تشلیم کرلی۔ جب مناظروں کا سلسلہ شروع ہوا تو مسلمانوں کے فرقوں کے علاء بھی ایک دو سرے سے بحث کرنے سے باز نہیں رہے 'ان مناظروں بیں سب سے مشہور وہ ہے کہ جس مولانا اساعیل شہید (وفات ۱۹۸۱) اور مولانا فضل حق فیر آبادی (وفات ۱۹۸۱) اور مولانا فضل حق فیر سول اللہ جیسا پنجبر پیدا کر سکنا ہے یا نہیں؟ اس مناظرہ نے ول کی فضا میں کانی تاخی رسول اللہ جیسا پنجبر پیدا کر سکنا ہے یا نہیں؟ اس مناظرہ نے ول کی فضا میں کانی تاخی اور کشیدگی پیدا کی 'اگرچہ کی کی واضح فتح تو خابت نہیں ہوئی گر دونوں کے عامی اپنے راہنما کو برتر خابت کرتے رہے۔ آگے چل کر یہ مناظرے دیو بندیوں' اہل حدیث' راہنما کو برتر خابت کرتے رہے۔ آگے چل کر یہ مناظرے دیو بندیوں' اہل حدیث' اور برطونیوں کے درمیان بھی زور شور سے ہوئے۔

مناظرے اس سلسلہ نے معاشرہ پر گھرے اٹرات ڈالے۔ پہلی مرتبہ نہ ہی بحثوں میں عام لوگوں کو شریک کیا گیا، جس کی وجہ سے ان کا نہ ہی شعور بیدار ہوا اور ساتھ میں انہیں اپنی اہمیت کا احساس ہوا۔ مناظرہ کی حیثیت بہت جلد ایک مقبول اوارے کی ہو گئی کیونکہ سیرو تفریح کے کم مواقع کی وجہ سے عوام کے لئے مناظرہ ایک ایسا

محظوظ ہوتے اور ان کے لطینوں و فقرہ بازیوں کے لطف افحاتے۔ اس سے علاء کا معاشرہ بیں اثر و رسوخ بردہ گیا کیونکہ مسلمان عوام بیں یہ احساس ہوا کہ علاء ان کے ذرب کا رفاع کرکے خود ان کا دفاع کر رہے ہیں' لنذا وہ علاء کو اپنا نمائندہ سجھنے لگے اور اس کام کو کرنے کی وجہ سے ان کی عزت پہلے سے زیادہ کرنے لگے۔ اس کے بعد سے علاء کے لئے یہ مشکل نہیں رہا کہ وہ لوگوں سے چدہ کی زیادہ سے زودہ ایجل کریں۔ اب اس نیک کام ہیں مسلمان اجراء بھی حصہ لینے گے۔

اس کے ماتھ ہی مناظروں کی وج نے علف غراجب کے مانے والوں کے درمیان تاؤ بھی پدا ہوا اور اس تاؤ نے بعد میں فرقہ وارانہ طالات کو پدا کیا اور خصوصیت سے ہندو مسلمان معمول سے غرابی معاملات پر ایک دو سرے سے شدت سے ازائی جھڑا کرنے گئے

مناظروں کا سلسلہ اس وقت کم ہونا شروع ہوا جب چھاپہ خانہ کے تیام کی وجہ عند ہیں تبلیغی سرنے بری تعداد میں جھند لگا اور وائوں کو یہ مواد کھر جینے منے لگا اس کے ماتھ میں جب بور پی تعلیم یافتہ طبقے میں اضافہ ہونا شروع ہوا تو انہوں نے ان نہ ہی جھروں سے خود کو دور رکھا اور اس کے مقابلہ میں سکولر خیالات کی تبلیغ کی اس لئے آہستہ آہستہ یہ ردایت ختم ہوتی جلی گئ اور آخر میں جب سامی تحریکیں شروع ہو کہ انہوں نے لوگوں کی توجہ نہ جب سے ہٹا کر سامی معاملات کی طرف کر دی کیونکہ سامی مماکل میں ہر نہ جب و عقیدے سے فرد کو دلچیں تھی اس لئے اس لئے اس سے نیادہ شروزی سمجھا اور اس میں بحربور حصہ لینے سے سامی مرکزمیوں کو نہ جب سے زیادہ شروزی سمجھا اور اس میں بحربور حصہ لینے

#### علماء اور وعظ

نہ بی موضوعات پر وعظ مسلمانوں کے معاشرہ میں ایک پرانی روایت ہے۔ اکثر وعظ مجدوں میں نماز سے پہلے یا بعد میں دیے جاتے ہے۔ ان وعظوں کی ایک نصوصیت یہ ہوتی تھی اور اب بھی ہے کہ ان میں قرآن و حدیث سے حوالہ دیے جاتے تھے آکہ لوگوں کو متاثر کیا جا سکے 'اور وعظ کو اس کے ذریعہ سے قبولیت مل جاتے تھے آکہ لوگوں کو متاثر کیا جا سکے 'اور وعظ کو اس کے ذریعہ سے قبولیت مل سکے۔ دوسری اہم بات سے تھی کہ ان وعظوں میں مسلمانوں کو نہی تعلیمات پر عمل کرنے کو کہا جآتھا اور اس بات سے روکا جاتا تھا کہ وہ نہ ب کے خلاف اپنی زندگی میں کوئی عمل کریں۔

ماسنی ہیں ہے بھی وستور تھا کہ حکمران اور امراء علماء کو اور مشہور خطیبوں کو اپنے گھروں پر مجلسوں ہیں بلایا کرتے تھے اور ان سے وعظ سنا کرتے تھے آگہ اس طرح سے وہ اپنے ندہجی لگاؤ اور اپنی پرہیز گاری کو لوگوں پر شاہت کریں' اور لوگوں ہیں ان کے بارے میں سے تاثر ابھرے کہ وہ نیک اور ندہجی امور کی پابندی کرنے والے ہیں۔ وعظوں کو ان مجلسوں میں علماء کو یہ موقع ماتا تھا کہ وہ اپنے سامعین سے مخاطب ہو کر ان کی برائیوں اور ان کی لفزشوں پر انہیں ٹوکیس اور شنبیہ کرتے ہوئے کہ وہ دنیاوی معاملت میں زیاوہ نہ طوث ہوں' انہیں راہ راست پر لانے اور ندہجی تعلیمات دنیاوی معاملت میں زیاوہ نہ طوث ہوں' انہیں راہ راست پر لانے اور ندہجی تعلیمات پر عمل کرنے کو کہتے تھے۔ علماء کو جب ایک مرتبہ ممبر پر چڑھنے اور بولئے کا موقع ماتا کھا تو وہ نور کو سامعین سے زیاوہ برتر سمجھتے تھے' اور انہیں جس طرح سے چاہتے تھے خاطب ہوتے تھے' چو نکہ اس قتم کی کوئی روایت نہیں تھی کہ وعظ کے دوران یا بعد میں اس پر تقید کی جائے' سوالت یو جھے جائیں' یا واعظ کو چیلنج کیا جائے' اس لئے میں اس پر تقید کی جائے' سوالت یو جھے جائیں' یا واعظ کو چیلنج کیا جائے' اس لئے

سامعین خاموشی سے وعظوں کو سنا کرتے تھے اور اسے ندہی طور پر نواب مردانتے

تھے۔ ای زہنت سے فاکدہ اٹھاتے ہوئے واعظ اپنے سامعین کو برا بھلا کتا تھا۔ ان کی بدعنوانیوں کا ذکر کر یا تھا اور ان کی غیر ذہبی باتوں پر انسیں نوکیا تھا۔

اگرچہ وعظ کے موضوعات برلتے رہتے تھے گر ان کا تعلق اکثر ذہبی امور اور معاملات سے ہوا کرتا تھا' اور ان میں دنیا کی بے ٹیاتی' دنیاوی معاملات میں لوگوں کا زیادہ دلچیں لینا' نماز' روزہ' اور دیگر فہبی معمولات سے روگردانی کرنا ان کے محبوب موضوعات تھے۔ وہ بھیشہ اس بات پر زور دیتے تھے کہ لوگوں نے فہب کی تعلیمات کو بگاڑ کر اے خراب کر دیا ہے۔ للذا اسلام کی خالص روح کو دوبارہ سے لانے کی ضرورت ہے۔

ہندوستان میں جب مغلوں کا زوال ہوا' اور ان کے ہاتھ سے سیای طاقت جاتا شروع ہوئی تو سلمانوں نے اے اپنا زوال قرار دیا' للذا اس موقع پر علاء کو زوال کا موضوع ہاتھ آگیا اور انہوں نے ان کے زوال کا سبب ندہب سے دوری کو بتایا اور اس بات پر زور دینا شروع کیا کہ اگر وہ ندہب کو ہندووانہ رسومات سے پاک کرلیں تو ان کی زندگیوں میں تبدیلی آ سکتی ہے۔ اس قتم کی تبلیخ کرنے والوں میں سید احمد شہید اور ان کے بیرو کار چیش چی ہے۔ اور کما جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جمال جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جمال جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جمال جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جمال جاتا ہے کہ اس طرح سے ہولئے تھے کہ لوگ وعظ سنتے ہوئے ذار و قطار روٹے تھے کہ لوگ وعظ سنتے ہوئے زار و قطار روٹے تھے کہ لوگ وعظ سنتے تھے۔

لوگوں کو جو دو سرے موضوعات پند تھے ان میں ایک سے بھی تھا کہ کیوں اس دنیا میں دولت جمع کرنے کی فکر میں رہتے ہیں' اور زیادہ دولت جمع کرنا خرابی کی طرف لے جائے گا فاہر ہے کہ یہ باتیں ان لوگوں کو پند آتی تھیں جو محروم ہے اور جن کے باس ورات نہیں تھی سید اور ان کے ساتھی اس طرح سے دوات مندوں کو برا کمہ کر انہیں ایک لحاظ سے اس پر آمادہ کرتے تھے کہ وہ اپنی دوات کا صحح استعال ان کی در کرکے کریں۔ بعد میں ان کے وعظوں میں پنجاب میں سکموں کی عکومت اور اس کی فرایوں کے بارے میں تفصیلات آنے لگیں اور مسلمانوں کو وہ اس پر آمادہ کرنے گئے کہ وہ سکموں کے ظاف جماد کریں اور اپنے مسلمان بھائیوں کو اس کے ظاف جماد کریں اور اپنے مسلمان بھائیوں کو ان کے ظاف جماد کریں اور اپنے مسلمان بھائیوں کو ان کے ظاف جماد کریں اور اپنے مسلمان بھائیوں کو ان کے ظاف جماد کریں اور اپنے مسلمان بھائیوں کو ان کے ظاف جماد کریں اور اپنے مسلمان بھائیوں کو ان کے ظاف کریں ہوں ہوں اسلامی حکومت قائم کرکے شریعت کو ان کی شریعت کو ان کی گئی کریں۔

چنانچہ اس دور میں جب کہ ایسٹ انڈیا کمپنی ہندوستان میں آہستہ آہستہ اپنے اقدار کو بردھا رہی تھی' اس دقت وعظ کا سنا لوگوں میں بردا مقبول ہو گیا تھا' ہر مجد میں واعظ ذہب کے بارے میں وعظ کتے اور اپنے سامعین کے ذہبی جذبات کو ابھارتے اور معاشرہ کے تمام مسائل کا حل ذہبی تعلیمات میں ڈھونڈتے۔ چنانچہ اس طرح سے سای انتثار کے اس عمد میں عالم اور داعظ انتہائی اہم ہو گئے' جو اپنے ذور خطابت اور زبان کی خول سے لوگوں کو متاثر کرتے تھے۔

اس طرح نے وعظ بھی ایک قتم کی تفریح بن گیا تھا' اور لوگ اس سے لطف ضرور اٹھاتے تھے گر وعظ ان کی زندگیوں میں یا ان کے نقط نظرے کوئی تبدیلی نہیں لا سکا' نہ تو وہ زوال کے اسباب کو پچھ سکے' اور نہ مسلمانوں کی اس پر آشوب دور میں صحیح راہنمائی کر سکے۔ اس لئے وعظ کا سننا محض ثواب حاصل کرنے تک محدود رہا۔

#### علماء اور فتوي

مسلمان ریاست میں مفتی کی بید زمد داری ہوتی تھی کہ وہ قرآن و حدیث کی

روشنی میں تاضی کی راہنمائی کے لئے مختلف سایی و ساجی و معاشی امور پر فتوے

کو اقترار ٹل گیا تو ہندوستان کے مسلمانوں کو یہ دشواری پیش آئی کہ وہ انی راہنمائی کے لئے کس طرح سے فتویٰ حاصل کرس۔ اگرچہ کمپنی اینے ابتدائی دور حکومت میں مغل سلطنت کے ڈھانچہ کو برقرار رکھا تھا اور انی ملازمت میں مفتیوں کو رکھا تھا گر بعد میں آہت آہت انہوں نے ایکلوسکن قانون کو نافذ کرکے شریعت کو ختم کر دیا۔ اس صورت حال میں علماء نے آزادانہ طور پر مسلمانوں کی راہنمائی کے لئے نتوے دیے کا طریقہ شروع کر دیا' لیکن اس میں ایک نزالی بیہ تھی کہ مختلف مکا تیب فكر كے علماء بر مسئلہ ير عليمده فق ويا كرتے تھے اور اس طرح ايك دوسرے سے ان کا اختلاف ہوا کرنا تھا اور علاء کی اس تقتیم نے مطانوں کو بھی کی جماعتوں اور حصول میں بانٹ ریا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک فرقہ کے لئے جو چر قانونی تھی روسرے کے لئے وہ حرام ماغیر قانونی بن گئ اور اس کے بعد ایک فتویٰ کا جواب دوسرے فتویٰ سے رہا حانے لگا کہ جس نے ایک عام مسلمان کو ریثان کر دیا کہ کیا صحح ہے اور کیا غلط ہے۔

اس کے بعد دوسری روایت سے شروع ہوئی کہ ہر عالم نے اپنے فتویٰ کو صحیح ابت کرنے کے لئے اے تجاز کے علاء کے پاس بھیجنا شروع کر دیا' جو کہ ہر فتویٰ کو بنیر تقدیق کے اس پر اپنی مر جبت کر دیتے تھے' اور اس بنیاد پر اس فتویٰ کے صحیح ہونے کا ہندوستان میں پردپیگنڈہ کیا جا آتا تھا۔ اس لئے اس طرح سے فتویٰ جاری کرنے کی وجہ سے مسلمان معاشرے میں انتشار پیدا ہو گیا اور عام لوگوں کے لئے یہ مشکل ہوگیا کہ وہ ان فتوں کی روشنی میں کوئی صحیح فیصلہ کر عیں۔

لیکن اس دوران میں جس جم کے فقے جاری ہوئے ان سے اس عمد کے میا ی و سابی اور معاثی حالات کا پتہ چتا ہے اور یہ بھی اندازہ ہو آ ہے کہ معاشرہ کس تیزی سے بدل رہا تھا اور علاء کے لئے ان تبدیل ہوتے ہوئے حالات کو سجھنا کس قدر وشوار ہو رہا تھا۔ مثل کمپنی کے ابتدائی زمانے میں جب یہ سوال اٹھایا گیا کہ کی ہندوستان دارالحرب ہے یا دارلامان تو مولانا عبدالعزیز (وفات ۱۸۲۳) نے یہ فتوئی ویا کہ اگر چہ اب ہندوستان مسلمانوں کے لئے دارالحرب بن گیا ہے، گر ان کے لئے دیا کہ اگر چہ اب ہندوستان مسلمانوں کے لئے دارالحرب بن گیا ہے، گر ان کے لئے کہ دارالحرب بن گیا ہے، گر ان کے لئے کہ دارالحرب میں صود وصول کرنا اور ویٹا دونوں جائز ہو جاتے ہیں۔

علاء کی اہمت اس وقت اور بردہ گئی جب ایٹ انڈیا کمپنی نے اپی عدالتیں قائم کر لیں اور مقدمات کا فیصلہ ان عدالتوں میں ہونے لگا' ان حالات میں علاء نے اس بات کی کوشش کی مسلمان اپنے جھڑوں اور معاملات کا فیصلہ ان سے کرائیں اور اگریزی عدالتوں سے رجوع نہیں کریں۔ اس لئے مسلمانوں نے ہدایات کے لئے علاء کی جانب رخ کرنا شروع کر دیا۔ اگرچہ جن معاملات میں ان سے استضار کیا جا تا تھا ان کا تعلق عقائد' رسومات' شادی بیاہ و طلاق کے مسائل' جا کداد کے جھڑے' کا فروں کے ساتھ روابط' مرتد اور باغیوں کے ساتھ تعلقات' جائیداد کی خرید و فردنت' اور سامی حالات اور ان سے متعلقہ سابی مسائل ہوا کرتے تھے۔

ان منائل کے عل کے لئے اور سوالات کا جواب وینے کے لئے تمام مشہور علاء نے دارالاناء قائم کئے کہ جمال سے خط و کتابت یا زبانی دہ تمام ہندوستان کے مسلمانوں کو ندہب کی روشنی میں ہدایات دیا کرتے تھے 'اور فتویٰ جاری کرتے تھے' جب چھاپہ خانہ قائم ہوا تو ان کے فتویٰ چھینا شروع ہو گئے اور ان کی سرکولیشن مجی



آک ان کے ذریعہ اپنے مابی و معافی اور دو سرے معاطات میں ہدایات لے سکیں۔
ہندوستان میں ساس آزادی کی جدوجمد کے دوران علماء بہت زیادہ سرگرم ہو گئے
ادر سیاسی مسائل پر انہوں نے فتوئی دینا شروع کر دیے' اس نے مزید اور البحن پیدا
کی' کیونکہ ایک طرف دیو بند کے علماء کا فتوئی تھا کہ ہندوستان وارالحرب ہے' اس
لئے انگریزوں کو ہندوستان سے نکالئے کے لئے ہندووں سے تعاون کرنا چاہیے' اس
لئے ان کے بیروکاروں نے کانگریس میں شمولیت اختیار کرلی۔ اور غیر مکی حکومت کے
ضاف ہر تحریک میں مجربور حصہ لیا۔

دیوبد کے علاء کے اس رویہ کی احمد رضا خال نے مخالفت کی اور انہوں نے ہندوستان کو دارالائن قرار دیا کیونکہ یماں پر مسلمانوں کو پوری ندہبی آزادی تھی اس لئے انہوں نے ہندووں کے ساتھ تعاون کی ممانعت کی' اور خلافت تحریک میں بھی یہ علیمدہ رہے اس طرح سے جب دیو بند کے علاء نے ہندوستان میں ایک قومی نظریہ کی حمایت کی تو مسلم لیگ کے علاء نے دو قومی نظریہ کو جائز قرار دیتے ہوئے فتوئی دیا' اور سیل دی کہ چو نکہ ہندوستان وارالسلام نہیں بن سکتا ہے اس لئے پاکستان کا قیام ضروری ہے۔

پاکتان کے قیام کے بعد بھی علاء کے فتوے و منے کا سلسہ جاری ہے اور اب کک یہ فیصلہ نیں ہو سکا ہے کہ جمہوریت اسلامی ہے یا نہیں۔ مکلئگ سٹم اسلام کی تعلیمات کے مطابق ہے یا نہیں۔ کیر جماعتی نظام اسلام سے مطابقت رکھتا ہے یا نہیں' اور اسلام میں نہ بی اقلیتوں کو کون سے حقوق مل سکتے ہیں؟ اس صورت حال میں نہ بی اقلیتوں کو کون سے حقوق مل سکتے ہیں؟ اس صورت حال میں سیاست سے زیادہ نہ جب کی اہمیت ہو مجی ہے۔

عالانکہ وانش مندی کا تقاضہ ہے ہے کہ مسائل کو صرف سیای بنیادوں پر حل کیا جائے 'اور اس میں ملک و قوم کے مفاد کو پیش نظر رکھا جائے۔ معاثی معاملات کو آج کل کے معاثی نظریات و افکار کی روشنی میں حل کیا جائے 'اگر ان مسائل کو ند بب کل کے معاثی نظریات و افکار کی روشنی میں حل کیا جائے 'اگر ان مسائل کو ند بب کی روشنی اور فتوں کے ساتھ حل کرنے کی کوشش کی جائے گی تو اس سے اور اختثار پھیلے گا۔

دیکھا جائے تو فتوی علماء کے ہاتھ میں ایک خطرناک ہتھیار ہے اور اکثر اس کا غلط استعال ہوتا ہے۔ وہ آسانی کے ساتھ اپ خالفین کو کافر قرار دے دیتے ہیں اور ان کے نکاح تو ژنے کا اعلان کر دیتے ہیں۔ اس کے استعال ہے وہ لوگوں کے ذہبی جذبات کو اشتعال دلاتے ہیں اور اپنی حاکمیت کو قائم کرتے ہیں۔ عیسائیوں میں پوپ کو یہ افتیار ہے کہ وہ چاہے تو کی کو عیسائیت سے خارج کر دے 'لیکن ہمارے ہاں ہر عالم اپنے فتوئی کے ذریعہ کمی کو بھی کافر قرار دے سکتا ہے اور اس کے قتل کا بھی عالم اپنے فتوئی کے ذریعہ کمی کو بھی کافر قرار دے سکتا ہے اور اس کے قتل کا بھی فیصلہ صادر کر سکتا ہے۔

### علماء اور تعويذ

قدیم زمانہ میں بہت سے معاشروں میں تحریری حدف اور اعداد کو جادوئی سمجھا جاتا تھا' اور سے اعتقاد تھا کہ ان میں اس قدر طاقت ہوتی ہے کہ سے بہاریوں کو دور کر کتے ہیں' اور ان کے ذریعہ ساجی اور مالی مشکلات پر قابو پایا جا سکتا ہے۔ اس عقیدے پر آگے چل کر تعویذ مقبول ہوئے اور علماء و روحانی علوم کے ماہروں نے تعویذ تیار کرنے کا سلسلہ شروع کیا کہ جو درخواست گزار کی ضروریات کے مطابق ہوتا تھا اور اس کے لئے بطور تریاق کام آتا تھا۔

# ایک عقیدہ یہ بھی تھا کہ تعویز دینے کا کام صرف ان لوگوں کا ہے کہ جو خاص

صلاحیتیں رکھتے ہوں' اس لئے علاء نے اس پر اپنی اجارہ داری قائم کرلی کیونکہ ان
کی اپنی دلیل کے معابق وہ اپنی ندہی قابلیت اور روحانی صلاحیت کی وجہ ہے اس
قابل ہیں کہ تعویز دے عیس' اور صرف ان ہی کے دیے ہوئے تعویز ہیں اثر ہوتا
ہے۔ اس سے بعض علاء اور ان کے خاندانوں نے خاص خاص بیاریوں یا مسائل کے
بارے ہیں تعویز دینے ہیں اپنا مقام حاصل کر لیا تھا' اور جب تک وہ اجازت نہیں
دیتے تھے کوئی بھی یہ تعویز دینے کا اہل نہیں تھا۔ اس طرح سے ایک طرف تو تعویز
دینے کے کام کی وجہ سے علاء اور ان کے خاندانوں کا اثر و رسوخ برھا' ووسرے ان
کے لئے مشقل مائی آمنی کا ذرایعہ بھی ہو گیا۔

ہندوستان اور پاکستان میں اس عقیدے کی جڑیں بیزی محمی ہیں کہ تعوید یاریوں' مسائل' اور پریٹانیوں کا سب سے بوا عل ہے' اس سلسلہ میں پڑھے کیے اور جاہل کی کوئی قید نمیں بہت سے اعلیٰ تعلیم یافتہ اس پر یقین رکھتے ہیں کہ تعوید کے زریعہ وہ اپنے مسائل پر قابو پالیں گے' اس یقین کی وجہ سے تعوید دینے والے عائل کو معاشرہ میں ایک خاص روحانی مقام مل گیا' اور ساتھ ہی میں یہ اس کی آمدنی کا ایک ذریعہ بھی بن گیا' اگرچہ وہ اس کو فیس کے بجائے ہمیہ کا نام دیتا ہے آ کہ اس کی وقعت لوگوں کی نظروں میں گرے نمیں' اور اس کے ساتھ ایک نقدس وابست کی وقعت لوگوں کی نظروں میں گرے نمیں' اور اس کے ساتھ ایک نقدس وابست کے وقعت لوگوں کی نظروں میں گرے نمیں' اور اس کے ساتھ ایک نقدس وابست

چھاپہ خانہ کی ایجاد کے بعد بہت سے علاء نے تعویدوں کی تنابیں چھاپنا شروع کر دیں تاکہ اس طرح سے وہ زیادہ سے زیادہ لوگوں تک جا عیس اور یوں ان کی آمدنی تنابوں کی فروخت سے ہونے لگی۔ لیکن اکثر لوگوں کا یہ عقیدہ ہے کہ اس تعویذ میں زیادہ اڑ ہو تا ب جو براہ راست کسی عامل سے حاصل کیا جاتا ہے بالقابلہ اس کے جو سمان سے نقل کیا جاتا ہے

لیکن تعویدوں پر جنی جو کتابیں چھپی ہیں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ معاشرہ بیں اور وہ کیوں ان کا حل تلاش کرنا چاہتے ہیں' اکثر تعوید عام اوروں کے کیا مسائل ہیں' اور وہ کیوں ان کا حل تلاش کرنا چاہتے ہیں' اکثر تعوید عام بیاریوں کے بارے ہیں ہوتے ہیں جن میں آنکھوں اور وانتوں کا ورد' بخار' خرہ' چیک وفیرہ شامل ہیں۔ دو سری قتم کے وہ تعوید ہیں کہ جو تجارت میں منافع کا باعث بین وفیرہ شامل ہیں۔ دو سری قتم کے وہ تعوید ہیں کہ جو تجارت میں مدد کرتے ہیں' اور ہیں' ان میں ۔ اکثر ایسے تعانی کہ جو دولت مند بنائے ہیں مدد کرتے ہیں' اور آئے ایسے ایسے بین' اور منی شدہ خوالے دریافت کرنے میں مدد ملتی ہیں۔

تیری قتم بین عورتوں کے مسائل آتے ہیں کہ کس طرح سے محبوب کی مجت ماصل کی جائے 'یا مرد کس طرح سے محبوب کی محبت ماصل کی جائے 'یا مرد کس طرح سے عورت کواپی طرف ماکل کرے' اس صد بیں وہ تعویز بھی طرح طاقات کرے' اور کس طرح اے ماصل کرے' ہیں صد بیں وہ تعویز بھی ہوتے ہیں کہ جن بیں بیویاں اپنے شوہروں کی محبت ماصل کرتے کے لئے استعال کرتے ہیں' اور ان کے ذریعہ اینے رقبوں پر غلبہ ماصل کرتی ہیں۔

تنویزوں کے اور میں عمر میں موروں کو عامری کے بارے میں بھی تنویز ہے۔ اس اور سے استوار میں اور میں اور میں استوار میں اور میں اور میں اور میں اور میں اور میں اور میں طرح اپنی مروا تی سے موست کو قابو میں کریں۔

اس فتم کے تعویدوں کا ایک مجموعہ مشہور عالم اخر رضا خال برطوی (دفات ۱۹۱۵) کا ب جر کا عنوان ب احتماد شبتان ضا اس میں بیاریوں اور عاجی و معاشی مسائل کے تعدید بھی میں کہ کرکٹ بیج کیے جیتا

جائ؟ اس کتاب کے ایڈیٹر نے اس تعوید کے بارے میں بتاتے ہوئے لکھا ہے کہ ایک فرانس کتاب کے ایڈیٹر نے اس تعوید کے بارے میں بتاتے ہوئے لکھا ہے کہ ایک فرانس کی اور بریل کے دو اسلولول کے در لمیان کرکٹ کی بول کی اور تھی اس لئے اس کے پہلے چینے کی کوئی توقع نہیں تھی جب پچھ لوگوں نے اس سلملہ میں احمد رضا خال سے مشورہ کیا تو انہوں نے کما کہ فیم پہلے ایک وعا پر سے ، جو ان کو پہلے میں فیج دلائے گی ، چنانچہ سے عمل کامیاب ہوا اور بریل کی فیم جیت کے لئے شاید آج بھی گئے۔ یہ عمل کامیاب ہوا اور بریل کی فیم جیت گئے۔ یہ عمل ان کے مجموعہ میں موجود ہے اور کرکٹ میں بہتنے کے لئے شاید آج بھی

اس کے علاوہ اس میں اس فتم کے تعویذ بھی ہیں کہ دشمنوں کو کیسے قتل کیا جائے؟ اور ان پر کس طرح سے قابو پایا جائے؟

باعمل ہو۔ پاکتانی کرکٹ ٹیم کو اس سے فائدہ افعنا جاسے۔

اگرچہ تعویدوں کے بارے میں علماء پر اختلاف بھی ہیں' اور پچھ علماء اس کے قاکل نہیں کہ تعویدوں کا استعال ان حالتوں میں برجھ جاتا ہے جب معاشرتی' سابی' اور معاشی مساکل کا کوئی حل نظر نہیں آئے۔ فاجی طور سے دیماتی علاقوں میں کہ جمال لوگوں کو علاج و معالجہ کی سولتیں نہیں ہیں اور نہ ہپتال ہیں' نہ حکیم و ڈاکٹر' ان حالات میں تعوید اور عامل ان کے لئے آخری سمارا ہوتے ہیں' ای لئے پاکتان میں گاؤں دیماتوں کی ممارتوں کی دیواروں پر عاملوں کے اشتمارات ہوتے ہیں کہ جو ہر مسئلہ کو حل کر سکتے ہیں۔ اس لئے شادی و بیاہ کی کامیابی' لڑکے کی پیدائش' ناراض شوہر کی خوشنودی' اور مستقبل کی خوش حال زندگی کے لئے ان عاملوں کی طرف رجوع کرتے ہیں۔

آئدہ یہ تو ممکن ہے کہ لوگ ہاریوں کے لئے ڈاکٹروں یا ہم حکیموں کے پاس جانے گئیں گر سابی و معاشی مسائل کا حل نہ ہونے کی وجہ سے ایسا نظر آ آ ہے کہ تعویدوں کا اثر دیر جنگ قائم رہے گا۔

# علماء اور جديديت

مسلمان معاشرہ میں اگرچہ علاء کا طبقہ اپنی خصوصیات اور کردار کی وجہ سے وجود میں آچکا ہے گر اس کے باوجود وہ اپنے لئے کوئی ایک ایبا ادارہ پیدا نہیں کر کے جیسا کہ عیسائیت میں چرچ کا ہے۔ اس لئے وہ اس بات پر مجبور ہوئے کہ اپنی نظرات کے نفاذ کے لئے ریاست کی حمایت عاصل کریں' اس طرح سے وہ ریاسی دھانچہ کا ایک حصہ بن گئے اور محمرال طبقوں کے مفادات کا تحفظ ان کے لئے ضوری ہوگیا۔ للذا وہ ریاسی افتدار کے قائم رکھنے کے لئے قائم شدہ روایات و مراوں کے حالی تبدیلیوں کی شدہ روایات و اداروں کے حالی ہو گئے اور معاشرہ میں ہونے والی تبدیلیوں کی شدت سے مخالفت کے لئذا عربی لفظ برعت جس کے معنی تبدیلی کے ہیں وہ منفی معنوں میں استعمال ہو تا



قدروں کو اسلامی معاشرے میں ضم کیا جائے اور اس بات کی جماعت کی کہ عرب نقافت کو جس کو وہ اسلامی کہتے تھے اس کی خالصیت کو برقرار رکھا جائے۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ وہ تمام دانشور کہ جو روش خیال اور لبرل نظریات رکھتے تھے انہیں زندیق یا مانی اور مزوک کے بیروکار کہ کریا تو قتل کر دیا گیا یا ان کی زبان بندی کر دی گئ انہیں مقفع تھا جو کہ مجوی ہے مسلمان ہوا تھا اور جس کو عربی زبان بر انہیں میں ہے ابن مقفع تھا جو کہ مجوی ہے مسلمان ہوا تھا اور جس کو عربی زبان بر اس وہ یہ کا س دویہ کی اس دویہ کی ادر اے ایک دائرے میں محدود کر دیا۔

تبدیلی اور جدیدے کی اس خالفت کی وجہ سے علاء اور وانشوروں میں ایک ایسا
تصادم شروع ہوا کہ جو بوری اسلامی آرخ میں جاری رہا' اور آج بھی جاری ہے۔
چونکہ وہ عکومت کے انظامیہ کا ایک حصہ تھے' اس لئے انہوں نے افرادی شخصیات
اور تح یکوں کو جو تبدیلی لانا چاہتی تھیں بھشہ کچل کر رکھ دیا۔ مثلاً معزلہ کی تح یک اس
وقت تک محفوظ رہی جب تک کہ خلیفہ مامون نے اس کی جماعت کی' مگر جیسے ہی سے
ریاست کی جماعت سے محروم ہوئی' علاء نے اس تح یک کو جڑ سے اکھاڑ بھیجا۔

اسلامی معاشرہ میں چھ روش خیال اور روایات کے باغی مثل ابن سینا ابن رور روایات کے باغی مثل ابن سینا ابن رشد اور رازی اس لئے بج گئے کہ انہیں حکم انوں کی یا با اثر افراد کی حمایت عاصل تقی درنہ ملاء تو ان کے خلاف فتوئی دے چکے تھے۔ ہندوستان میں وہی کچھ ابو انفضل اور اس کے خاندان کے ماتھ ہوا کہ جن کی جانوں کے دریے علاء تھے اور اس کی وجہ محض یہ نقی کہ ان کے ذہی نظریات ان سے مختف تھے۔ ان کی جان اس وجہ

پالیسی کو ایران میں رضا شاہ اور افغانتان میں امیر صبیب اللہ نے شروع کرنے کی کوشش کی کر ایک تو ان دونوں شخصیات میں مفاد پرستی تھی 'اور پھر علماء کی مخالفت کے آگے لیے نئیں ٹھرسکے اور ان کی اصلاحات بہت جلد شتم ہو گئیں۔

#### مغربيت

مسلمان ملکوں میں جدیدیت کو مغرب سے منسوب کر دیا جاتا ہے اور اس طرح اس کی مخالفت کی کنی وجوہات بیدا ہو جاتی ہیں کیونکہ اکثر مسلمان ممالک مغربی ملکوں کی نو آبادی رہے اور اس دوران میں ان کا مقامی کلچراور روایات نو آبادیا تی عمل میں بری طرح سے متاثر ہوئیں' اس لئے مغرب کی جانب نو آبادیاتی عوام کا روب انتہائی نخالفانہ ہو گیا' اور وہ اے ہر لحاظ ہے انا دشمن سمجھنے لگے۔ لہذا آزادی کے بعد بھی ان ملول میں مغرب دشنی کے جذبات عام رہے ان جذبات کو برھکانے اور ہوا دیے میں حکمراں طبقوں کا بھی ہاتھ رہا' کیونکہ اس طرح ہے وہ جمہورے 'لیل ازم' اور ترقی پند خیالات و نظریات کو روک کر آمرانه طرز حکومت کو جائز قرار دیتے رہے۔ علماء نے بھی مغرب کی مخالفت میں اس لئے بڑھ حڑھ کر حصہ لیا کیونکہ اس عمل کے دوران ان کی ساجی اور معاشی حیثت متاثر ہوئی تھی' اس لئے انہوں نے مغرب ى خالفت من ايك خاص نقط نظر كو اختيار كيا اور مغربي تهذيب و نقافت اور مغربي نظرات کو بحثیت اجنی کے پش کیا کہ جو مسلمان معاشرہ کی روایات کے خلاف ے' اس طرح انہوں نے جمہوریت کبل ازم اور سیکولرازم کو اسلام کا دشمن بنا کر اس کے ظلف روپیگنڈہ کیا اور اس کے رشتے الحاد سے ملا دیئے۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ لوگوں کے نہی حذبات کو ابھار کر مغرب کے ترقی پند نظریات کو ردک ویا جائے۔ اس طرح سے خالفت میں ان کے اور حکرال طبقول کے خیالات ایک جیسے ہو گئے

اور اس سے آمرانہ حکومتوں کو معلم موتے میں مدد س عی

اس کے علاوہ علماء نے مغربی تمذیب کو غیر اخلاقی قرار دیتے ہوئے اس بات پر زور دیا کہ ان کے معاشرہ میں عورتوں اور مردوں کے درمیان کوئی تمیز باتی نہیں رہی اور جنسی میل ملاپ نے ان میں فحاشی و عربانی کو فردغ دیا ایک مغربی عالم عبداسلام نے مغربی تمذیب پر تخفید کرتے ہوئے لکھا کہ "انہوں نے زنا کاری الحاد فحاشی و عربانی جسل گرانا اور سود کا لین جاز و قانونی قرار دے دیا ہے۔ ان کے ہاں محد اور ایمان دالے میں کوئی تمیز باتی نہیں رہی ہے اور نہ ہی جرج کے بنانے دالے اور چکلہ بنائے والوں میں کوئی فرق ہے"۔

یہ نظ نظر تمام علاء نے اختیار کر رکھا ہے اور مغربی تنڈیب کے خلاف ان کا پروپیگنڈہ کی ہے کہ وہ اخلاقی طور پر گمراہ ہیں۔ اس سلسلہ میں وہ آزادانہ جنسی اختلاط کو سب سے نیاوہ مورد الزام ٹھراتے ہیں۔ اس سلسلہ میں ولچسپ بات یہ ہے کہ جب کی لوگ مغرب جاتے ہیں اور وہاں صفائی' لوگوں کی ایمانداری' اور ان کا نظم و ضبط دیکھتے ہیں' تو وہ اس کا کریڈٹ مغرب کو دینے کے بجائے یہ ولیل ویتے ہیں کہ اہل مغرب ان اسلامی تعلیمات پر عمل کر رہے ہیں جو کہ مسلمانوں نے چھوڑ دی

اس پردیگنڈہ کا نتیجہ سے کہ مغرب زدہ ہونا یا آزاد خیال ہونا مارے معاشرے میں منفی طور پر استعال ہوتا ہے اور اس کو حقارت سے استعال کیا جاتا ہے اور جو لوگ مغرب زدہ ہوتے ہیں انہیں معاشرہ سے علیمہ سمجھا جاتا ہے اور ایک طرح سے وہ معاشرہ کے غدار ہوتے ہیں کہ جنہوں نے اپنی فقافت و روایات کو

چھوڑ کر اجنبی' وخمن تہذیب کو اختیار کیا۔ لنذا وہ عور تیں جو کہ اپ حقوق کے لئے جگو ڑ کر اجنبی' وخمن تہذیب کو اختیار کیا۔ لنذا جگ کر رہی ہیں' ان کی جنگ اپنی روایات و اقدار کے خلاف ہے کہ جنہوں نے انسین غلام بنا رکھا۔ ہے لنذا سے عور تین "مغرب زدہ خوا تین "کملاتی ہیں' اور اس طرح انسین معاشرہ کا غدار سمجھ کر ان کے حقوق کی جدوجمد کو روکا جاتا ہے' کیونکہ وہ ان حقوق کا مطالبہ کر رہی ہیں کہ جو ہماری ثقافت و روایات میں نہیں ہیں۔

میں صورت حال جمہوری نظام حکومت اور روش خیال نظریات کی ہے کہ جنسیں علاء مغربی کمہ کر رو کر دیتے ہیں اور ان میں اور اسلام میں تضادات و طوند تے ہیں علاء کا نقط نظریہ ہے کہ اگر ان نظریات کو اختیار کر لیا گیا تو اس کی وجہ سے ہماری شاخت ختم ہو جائے گی اور ہم ایک ایسی نقافت میں ضم ہو جائیں گ کہ جو ہارے گئے اجنبی ہے۔

## علماء اور مغربي فيكنالوجي

علاء مغربی تمذیب کی مخالفت نظریات و افکار کے تعلق سے تو کرتے ہیں 'لیکن جب مغربی تبذیلی اور اس کی ایجادات کا سوال آتا ہے تو وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ بید بھی اس مغربی تمذیب کی پیداوار ہیں کہ جس کو وہ اپنا دشمن گردائے ہیں چو نکہ ان ایجادات کا تعلق انسانی سہولتوں' آرام' اور آسائشوں سے ہو تا ہے' اس لئے علاء کو ان کے افتعار کرنے پر اب کوئی اعتراض نہیں رہا ہے۔

اگرچ ہمارے علماء کو میہ پہ نمیں ہوتا ہے کہ ان سائنسی انجادات کے پیچھے کون ے عوامل ہیں یا ان کی ہتاوت اور تکنیک کیا ہے؟ گرمید ایجادات ان کے لئے اس کے سودمند ہو گئی ہیں کہ وہ ان کے زرید اپنے خیالات و ظریات کا پردپیگنڈا کرتے

ہں۔ مثلاً لاؤڈ اسپیکر کہ جے ابتداء میں حرام قرار دے دیا میا تھا اب وی لاؤڈ اسپیکر

علاء كے لئے ايك ايا آلہ ہے كہ جس كے ذريعہ وہ اپنے وعظوں كو پورے محلے ميں زبروتی ساتے ہیں' اس كے ذريعہ جو شوروغل پھياتا ہے وہ اس لئے جائز ہے كہ وہ اس نے خلاف بولنے كى كوئى جرات اس نے خلاف بولنے كى كوئى جرات ميں شيں كر سكتا ہے۔

کیسٹس اور وڈیو ووسری مغربی ایجادات جی کہ جن کو نہی جماعتیں اور علاء استعال کرتے ہیں اب ان کے ذریعہ ان کا پیغام ملک کے کونے کونے میں بہنچایا جاتا ہے۔ ان وونوں کا استعال ایران میں شاہ کے خلاف ہوا' اور شمینی کے وعظ اور ان کے بیناات کو ان کے ذریعہ ایرانی عوام تک پہنچایا گیا۔

یورپ میں سائنس اور نیکنالوقی کے ورمیان اور سابی و ثقافتی و معاشی نظریات کے ورمیان ایک رشتہ ہے' اس لئے وہاں پر نئی ایجاوات ان کی برحتی' سیلتی ضروریات اور نقاضوں کو پورا کرتی میں ایک ترقی یافتہ معاشرہ میں یہ ایجاوات ترقی کی علامتیں بن جاتی ہیں' لیکن ایک پس ماندہ معاشرہ میں کی ایجاوات رجعت پرستوں کے ہاتھوں استعال ہو کر معاشرہ کو اور زیاوہ پس ماندہ بنا دیتی ہیں

اس لئے علاء ایک طرف تو مغربی ایجادات کو اپنی سمولتوں آساکٹوں اور پردپیگنڈے کے لئے استعال کرتے ہیں گر دو سری طرف دہ ان نظریات و افکار اور بیای نظام کے خالف ہیں کہ جنہوں نے مغرب کو نہ صرف ساجی و معاشی بلکہ سائنسی طور پر ترتی یافتہ بنایا اور اسی وجہ سے بیہ مکن ہوا کہ بیہ ایجادات ہو سکیس۔ اگر مغرب کا معاشرہ جمہوری سکولر اور لبرل نہیں ہوتا تو سائنسی طور پر بھی وہ ان ایجادات کو رواج نہیں دے سکن تھا کیونکہ جانے دہ سا نسدان ہو یا مفکر تخلیق کام

کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کو رواواری اور آزاوی کا ماحول طے۔

ہمارے علیء کا خیال ہے ہے کہ مغربی نظام زندگی اور سائنس و ٹیکنالوجی وو مختلف چیزیں ہیں اس لئے ایک کو تو رو کر دیا جائے' اور دو سرے کو اختیار کر لیا جائے' لیکن اگر صرف ٹیکنالوجی کو اختیار کیا اور زہنی ترقی کی طرف توجہ شیں دی تو ہے ہمارے معاشرہ کو مغرب کا غلام بنا دے گئ اور ہماری اپن صلاحیں دب کر ختم ہو جا کیں گ۔

# علاء اور ساجي بهبود

ایسٹ انڈیا کمپنی کے دور اقدار میں ' ہندوستان میں عیسائی مشنریوں کی سرگر میوں
کا آغاز ہوا جس کی وجہ سے ہندوؤں اور مسلمانوں میں سے جذبہ پیدا ہوا کہ وہ اپنے
اپنے ندہب کا دفاع کریں ۔ اس مقصد کے لئے دونوں نداہب کے عالموں نے ایک
طرف تو ندہبی شظیمیں بنائمیں' اور دو سری طرف مناظروں کے ذریعے اپنے ندہب کی
سپائی کو ٹابت کرنے کا سلسلہ شروع کیا ۔ اگرچہ انہوں نے عیسائی مشنریوں سے سے تو
ضرور سیکھا کہ ندہب کی تبلیغ اور اس کے دفاع کے لئے باقاعدہ منظم ہو کر کام کیا
جائے'گر مشنریوں کے جس پہلو کو انہوں نے نظر انداز کر دیا وہ ساجی بہود کے کام شے

مثل مشزیوں نے عابی بہود کے کام ایک تو اس لئے گئے کہ اس طرح سے وہ لوگوں سے رابطہ قائم کرکے ان کی جدردیاں عاصل کرنا چاہتے تھے ۔ مگریہ بھی حقیقت ب کہ عابی بہود کے کاموں میں تبلیغ کے ساتھ ساتھ انسانی جدردیوں کا بھی جذبہ شامل ہوا کر تا تھا۔ انہوں نے خصوصیت سے تعلیم اور صحت کے سلسلہ میں جو کام کئے

اس کا فائدہ غریبوں کو ہوا کیونکہ اب تک ان دونوں نمتوں سے صرف امراء ہی فائدہ

#### الفاتي تھے۔

مشزیوں کے سابی بہود کے کاموں کی وجہ سے ہندوستان میں روایتی عوامی بہود کا تصور بری طرح متاثر ہوا' کیونکہ اب تک لوگوں کی مدو ان پر ترس کھا کر کی جاتی تھی اور انہیں جو پچھ بھی ریا جاتا تھا وہ خیرات و صدقے کی شکل میں ہوتا تھا' اس لئے غریب لوگوں کو اپنی غربت اور مختاجی کا احساس ہوتا تھا۔ معاشرہ میں ایسے اداروں کا وجود نہیں تھا کہ جو لوگوں کی خدمت کریں' اور جمال فرد کی اہمیت نہ ہو بلکہ ادارے کی اہمیت ہو۔

یماں سے سوال پیدا ہوتا ہے کہ عیمائی ذہب کے ذہبی مربراہوں اور مبلغوں کی مرح ہمارے علاء نے سابتی ہمبود کے کاموں کی کیوں ایمیت نہیں دی اور اپنی تمام توانائی کو ذہب کے دفاع اور تبلغ میں صرف کیا؟ اس کی دجہ تو عیمائیت اور اسلام کی بنیاد میں ہے ۔ عیمائیت ردی امپاڑ کے ذیر سامیہ پیدا ہوئی اور اس کو مانے والے بھی اس دور میں غریب اور مظلوم لوگ سے ۔ اس لئے ان کی بنیاد ہی میں مظلومیت کے اس دور میں غریب اور مظلوم لوگ سے ۔ اس لئے ان کی بنیاد ہی میں مظلومیت کے اسامات ہیں۔ اس کے برعکس اسلام نتوحات اور طاقت کے سامیہ میں پروان چرحا اور فاقت کے سامیہ میں پروان چرحا اور فاقت کے سامیہ میں دونوں کے مسلمان اور فاقت کے سامیہ میں دونوں کے دوریہ میں اور فاقت کے سامیہ میں دونوں کے دوریہ میں بوئے کہ اس میں ان کا فائدہ تھا۔ اس لئے تبلیغ کے سلملہ میں دونوں کے دوریہ میں فرق تھا۔ اس لئے تبلیغ کے سلملہ میں دونوں کے دوریہ میں فرق تھا۔ اس لئے تبلیغ کے سلملہ میں دونوں کے دوریہ میں فرق تھا۔ اس کے بر عکس مشزیوں کو اپنی طرف راغب کرتا جاجے تھے ، اور مسلمان ملاء میں صرف دین کا علم تھا، اور اس کو دہ بطور پیشہ افتیار کرنا اس کے بر عکس مشزیوں میں ڈاکٹر انجینز کی انسدان اور محلف پیشوں اور خیمی پیشوں سے تعلق رکھنے والے لوگ ہوتے تھے ، جو اپنی پیشہ دورانہ سرگرمیوں اور خیمی کو کیجا سے تعلق رکھنے والے لوگ ہوتے تھے ، جو اپنی پیشہ دورانہ سرگرمیوں اور خیمی کو کیجا سے تعلق رکھنے والے لوگ ہوتے تھے ، جو اپنی پیشہ دورانہ سرگرمیوں اور خیمی کو کیجا سے تعلق رکھنے والے لوگ ہوتے تھے ، جو اپنی پیشہ دورانہ سرگرمیوں اور خیمی کو کیجا

کر کے لوگوں ہے رابطہ کرتے ہے۔ اگرچہ اس کی تقلید کرتے ہوئے اس بات کی کوشش ضرور کی گئی کہ علاء کو کوئی چیئے سکھایا جائے 'گر اس میں زیادہ کامیابی نہیں ہوئی' مثلاً دیوبند کے ابتدائی دنوں میں وہاں طالب علموں کو مختلف چیئوں میں تربیت دیے کا سلسلہ شروع ہوا' گر طلباء نے اے اپنی شان کے خلاف جانا اور اس میں دلچی نہیں لی' جس کی وجہ سے یہ سلسلہ ترک کرنا ہوا۔

امارے علاء میں دین کے علم کے بعد ایک قتم کی رعونت آ جاتی ہے اور وہ لوگوں کو جابل اور ذہب ہے بیانہ سمجھتے ہوئے ان سے نفرت کرنے تکتے ہیں' اس لئے ان کے اور لوگوں کے درمیان خلیج برحتی رہتی ہے' اور ان کی ساری توجہ اس پر ہوتی ہے کہ لوگوں کو دین کے راستہ پر کیے لایا جائے' اس مقصد کے لئے وہ قطعی اس راستہ کو افتیار نہیں کرتے کہ جو عیسائی مشنزیوں نے افتیار کیا ہے' یعنی ساجی بہود کے کاموں میں ولیجی۔

نو آبادیاتی دور سے علاء نے ذہب کے بعد سیاست میں دلچیں لینا شروع کر دی '
کیونکہ ان کا یہ خیال تھا کہ وہ شریعت کا نفاذ اس وقت کر سکتے ہیں کہ جب ان کے
پاس طاقت ہو گی۔ اس لئے ابتداء میں تو انہوں نے سیای پارٹیوں میں شرکت کی مگر
بعد میں اپنی سیای جماعتیں بھی بنائمیں۔ ذہب اور سیاست کے اس انتحاد میں انہوں
نے ساجی بہود کو بالکل نظر انداز کر دیا۔

پاکتان بنے کے بعد بھی ان دینی اور سابی جماعتوں کی کیی پالیسی ہے کہ کس طرح سے اقتدار پر قبضہ کیا جائے۔ اس مقصد کے حصول کے لئے وہ اسلام خطرے میں ہے کا نعرہ لگا کر لوگوں کے جذبات کو ابھارتے ہیں۔ گر انہوں نے سابی بہود کے ذریعہ' اور لوگوں کی خدمت کر کے ان کی جمایت حاصل کرنے کی کوشش نہیں گی۔ اس کے بی منظر میں جو ذائیت کام کر رہی ہے وہ یہ کہ علماء خود کو لیڈر اور رہنما سجھے



لتے قربانی دین چاہئے' اور ان کی مررسی کرنی چاہئے کیونکہ رہنما خود مجھی لوگوں کی فدمت نہیں کرتے۔

## مسلم امه

کسی بھی مسلمان ملک میں معاشرہ جب بھی کسی بحران سے دو چار ہو آ ہے یا اندرونی و پیرونی خطرات میں گھر جا آ ہے تو اس وقت اس کی شدید خواہش ہوتی ہے کہ تمام مسلمان ممالک متحدہ ہو جائیں' اور مسلمان اقوام تمام اختلافات کو مثاکر ایک امد بن جائیں' اس سلسلہ میں بھشہ سے دلیل دی جاتی ہے کہ ماضی میں مسلمان ایک قوم تھی' اور جب تک وہ متحد رہے دنیا پر حکومت کی' گر جیسے ہی ان جی اختلافات ابھرے' امد فکڑے کوڑے ہو گئی' ای کے ساتھ اس کا زوال بھی ہو گیا اس لئے اگر ماضی کی طرح آج بھی ہو گیا اس لئے اگر ماضی کی طرح آج بھی ہے سب مل جائیں اور نیل کے ساحل سے لے کر آبہ خاک کا شغر ایک ہو جائیں تو دنیا میں انقلاب لایا جا سکتا ہے۔

مسلم امد اور اس کے اتحاد کے بارے میں ہماری تاریخی غلط فہمیاں ہیں کیونکہ جال تک ابتدائی دور میں مسلم امد کا تعلق ہے ، وہ بھشہ سے اندرونی طور پر اختلافات کا شکار رہی۔ میای گردہ بندیاں ، فرقے ، عقائد کا اختلاف ، اور عابی و سیای اختلافات



جماعتوں اور گروپوں کو معاشی و سابی مفادات نے جکڑے رکھا، گرجیے ہی یہ مفادات کرور ہوئے مسلم امہ کا اتحاد اس کے ساتھ جمر کیا۔

مسلم امد کا پہلا دور وہ تھا کہ جس میں عرب کا اتحاد قائم ہوا اور اس طرح قائلی شاخت کو کزور کرکے ان میں عرب شاخت کو اسلام کے ذریعہ قائم کیا گیا، لیکن جب شام، عراق اور ایران فتح ہوئے تو یماں کے مقامی باشندوں نے مسلمان ہونے کے بعد مسلم امد میں شوایت کرنی چاہی، گر اس کی ذیروست کالفت عربوں کی جانب ہوئی جو ان لوگوں کو اپ میں شامل کرکے انہیں برابر کا ساجی مقام دینے پر تیار نہیں شین شے، اس وجہ سے عربوں اور غیر عربوں کے درمیان ایک فرق قائم ہو گیا، اور ان غیر عربوں کے درمیان ایک فرق قائم ہو گیا، اور ان غیر عربوں نے جن میں ایرانیوں کی اکثریت تھی عربوں کے ظاف شعوبید یا قومیت کی تحریک چلائی۔ جس میں انہوں نے عرب برتری کو رد کرتے ہوئے اپنی ثقافتی کی تحریک چلائی۔ جس میں انہوں نے عرب برتری کو رد کرتے ہوئے اپنی ثقافتی کے بیہ جذبات اس وقت بھی قائم رہے جب کہ عرب دور عکومت کا عبامی زوال کے ساتھ خاتمہ ہو گیا اور اس کی جگہ ایرانی و کری خاندانوں کی عکومتیں قائم ہو گئیں، ایک لحاظ سے ان عکومتوں کے قائم ہوئے کے بعد ایرانی قوی تحریک اور زیادہ شدت سے ابھری اور روس نے عربوں کی سابی و نظی برتری کو ختم کر دیا۔

ان جذبات کی عکای فردوی نے شاہنامہ میں کی ہے 'جس نے ایران کے قدیم بادشاہوں کی تاریخ کو مظور کرکے ایرانیوں میں تاریخی شعور کو گرا کیا 'اس نے عربوں کی فتح ایران کا ذکر برے افسوس اور صدمہ کے ساتھ کیا ہے اس لتے فردوی کا شاہنامہ ایران کے طبقہ اطلی کے لئے ایک شاہکار بن گیا جو ان میں قوی و فخرو مبابات ے بچی ربی کہ اکبر نے انہیں تحفظ فراہم کیا اور اس کے دربار میں انہیں ہے مواقع طے کہ وہ اپنے نظریات کا پوری طرح ہے اظہار کر عیس۔ گر جیسے بی اکبر کی ہ تھیں بند ہوئی۔ لبل ازم اور ترقی پندی کے نظریات بھی اس کے ساتھ ختم ہو گئے علاء نے صرف ببل اور ترقی پند خیالات ہی کی مخالفت نہیں کی بلکہ انہوں نے مختلف نذہبی فرقوں کے نہ ہی عقائد میں تبدیلی کی بھی مخالفت کی۔ مثلاً ہندوستان میں مدی جونیوری کہ جنہوں نے اصلاحی اور احیاء کی تحریک شروع کی تھی اس پر علماء نہ شدت ہے تقید کی اور ان کے پروکاروں پر سخت ظلم و ستم وصائے۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ ایسی تحرید طور پر اپنے نظریات کا پر چار کرنے لگیں اور اپنی تحریوں نے بہوا کہ ایسی تحرید طور پر اپنے نظریات کا پر چار کرنے لگیں اور اپنی تحریوں کے بھی خفیہ طور پر اپنے نظریات کا پر چار کرنے لگیں اور اپنی تحریوں نے کہ بھی خفیہ طور پر بھیلائے لگیں۔ مثلاً اخوان الصفا کے مصنفین کہ جنہوں نے عشلیت کا پر چار کیا اور بخالف موضوعات پر لکھا انہوں نے اپنے نام خفیہ رکھے تاکہ عقلیت کا پر چار کیا اور بخالف موضوعات پر لکھا انہوں نے اپنے نام خفیہ رکھے تاکہ عقالیت کی مخالفت سے محفوظ رہیں۔

جو ماضی میں ہوا وہی کھے آج بھی ہو رہا ہے۔ مسمانوں کی ریاستیں کہ جہاں جہوریت کا نام و نشان نہیں ہے وہاں یا تو بادشاہتیں ہیں یا آمرانہ اور فوجی حکومتیں النذا ہے ان کے مفاد میں ہے کہ وہ فرہب کے نام پر علماء کی جمایت کریں آگر انہیں عوام کی نظروں میں جائز و قانونی حکومت کی سند مل جائے۔ یہاں پر ان حکومت اور علماء کے مفادات ایک ہو جاتے ہیں کو ککہ دونوں جدیدیت اور تبد بلی کے رجحانات کو اپنے لئے خطرناک جھتے ہیں اور انہیں غرب کا نام لے کر روکنا چاہتے ہیں۔ پہلی اپنے خطرناک جھتے ہیں اور انہیں غرب کا نام لے کر روکنا چاہتے ہیں۔ پہلی اور ظافت و سلطنت کے تمام نشانات کو مثا کر علماء کے اقتدار کو ختم درک برکوم تری فیل اور ظافت و سلطنت کے تمام نشانات کو مثا کر علماء کے اقتدار کو ختم درک برکوم تری کی بنیاد ڈالی تھی کہ جو اب تک کی نہ کی شکل میں جبل رہی ہے۔ اس ن

ا کوپیدا کرا <mark>گا۔</mark>

پھر انہوں نے عربی نقافت کے مقابلہ میں اپنی نقافتی برتری پر دور دیا 'اور ای کے انہوں نے مولانا رومی کی مثنوی کو ''قرآن در زبان پہلوی'' کہا 'ایرانی دانشوروں نے مولانا رومی کی مثنوی کو ''قرآن در زبان پہلوی'' کہا 'ایرانی دانشوروں نے قدیم ایران کی شان و شوکت کا احیاء کرکے اس میں اپنی شناخت تلاش کی۔ اس طرح مسلمان ہوتے ہوئے بھی عرب اور ایرانی دو علیحدہ قویش رہیں۔

میں عمل دوسری اقوام اور نبلی جماعتوں میں ہوا کہ اسلام لانے کے بعد بھی انہوں نے اپنی ثقافتی روایات کو برقرار رکھا' اور انہیں اسلام کے ساتھ ضم کر دیا۔
اس وجہ سے اسلام' عتلف ثقافتی حالات میں ارتقاء پذیر ہوا' اور اس کی مناسبت سے اس کی شکل و ساخت بدلتی رہی۔ چنانچہ آج ہر اسلامی ملک میں اسلام مختلف ثقافتی شافتی شکل میں ہے' اور ہر ملک و قوم غرب کے ایک ہونے کے باوجود علیحدہ سے اپنی شاخت کو برقرار رکھے ہوئے ہے۔

جب نو آبادیاتی دور میں مسلمان ممالک یورٹی مملکوں کی نور آبادیات بنے تو اس کے خلاف جمل الدین افغانی نے پان اسلام ازم کے نام ہے ایک تحریک چلائی جس کا مقصد یہ تھا کہ تمام مسلمان ممالک متحد ہو کر یورٹی استعار کے خلاف جدوجمد کریں۔ چونکہ اس وقت عثانی حکومت کے زیر اقتدار مشرق وسطی کے ممالک تھے، اس لئے اس کے لئے پان اسلام ازم کی تحریک مفید تھی، کیونکہ اس طرح ہے عرب ممالک مغرب کے خلاف عثانی حکومت کے حامی بن جاتے، لیکن یہ تحریک خود عرب ممالک مغرب کے خلاف عثانی حکومت کے حامی بن جاتے، لیکن یہ تحریک خود عرب ملکوں کے لئے کہ جو عثانی حکومت کے ماتحت تھے اور اسے ایک نو آبادیاتی طاقت سیحجے تھے، مفید شیں تھی، اور اس کے ذریعہ وہ عثانی حکومت کے اقتدار کو تشایم کی برخیہ دہ شیم کر کھتے تھے، کیونکہ دہ

مسلمان سے اور خلیفہ کے خلاف بغاوت ذہب کے خلاف ہوتی' اس لئے انہوں نے پان اسلام ازم کو رد کر کے اس کی جگہ قوم پرش کو اختیار کیا تاکہ تمام عربوں کو متحد کرکے عثانی خلافت سے آزادی کی جنگ لڑ سکیں۔

دو سری جنگ عظیم کے بعد جب مسلمان ممالک آزاد ہوئے تو انہوں نے یورپی طرز پر قوی ریاست کی تشکیل دی اور اس طرح جغرافیائی طور پر مختلف اقوام وجود میں آئیں ' قومیت کی تشکیل کے اس عمل میں مصری ' عراقی ' مراکشی ' اور ایرانی علیحدہ علیحدہ شاخت رکھتے ہیں ' اور ان کی ذہبی شاخت اس کے بعد آتی ہے۔

چونکہ ہر قوم کے اپنے مفادات ہوتے ہیں' اس لئے وہ ان کا تحفظ چاہتی ہے'
اور ان مفادات کو قربان کرکے وہ اپنا نقصان کرنا نہیں چاہتی ہے' اس لئے جب مصر
کے انور سادات نے دیکھا کہ مصر کا مفاد اسرائیل کو تتلیم کرنے ہیں ہے تو اس نے
دو سرے مسلمان ممالک کے جذبات کی پرواہ نہیں کی' اور آج دو سرے عرب ممالک
بھی اپنے مفادات کی خاطر اسرائیل کو تتلیم کرنے پر تیار ہیں' اور اس سلسلہ میں
انہیں فلسطین کے عوام کی کوئی پرواہ نہیں۔

اس لئے جمان تک مسلم امد کا موال ہے یہ صرف ہمارے وہنوں اور تصورات میں ہے اور اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے یہ نہ آج ہے اور نہ ہی ماضی میں اس کا کوئی وجود تھا۔

The state of the s

## انتخاب

اسلامی معاشرے کی تاریخ میں ہمیں تین رجحانات ملتے ہیں: شریعت طریقت اور روشن خالی- علاء نے ابتداء ہی سے حکومت میں شمولیت کے زریعہ یا حکومت ے باہر رہتے ہوئے اس بات کی کوشش کی کہ اسلامی معاشرے میں شریعت کا نفاذ ہونا چاہے۔ اس سلسلہ میں ان کا روسہ ہمیشہ سے متشد درما اور انہوں نے طاقت و چر کے ذریعہ شرعی قوانین کا نفاذ جاہا۔ چونکہ علماء کا ذہن ایک خاص فریم ورک میں تھا اس لئے وہ اس سے باہر نکلنے پر تیار نہیں تھے اور وقت کی تبریلیوں سے نقاضوں ادر چیانجوں ہے داقف نہیں تھے اس وجہ ہے حکمانوں اور ان کے درمیان عملی طور یر اختلاف رہا۔ اس کی وجہ سے متنی کہ حکرانوں کی ذمہ واریاں بالکل مختلف تھیں، طومت كو قائم ركف اور رعيت كي خوش حالي اور ملك مي امن و المان قائم ركف ك لئ انس اي الدامات لين يرت تح كه جو شريت ك ظاف موت تحد اس لتے انہوں نے علاء کے ساتھ مفاہت کا راستہ انتقار کر لیا تھا اور وہ یہ تھا کہ نہی معاملات میں انہیں اختیارات دے دے تھے گرسیای امور میں انہوں نے اپنی حاکمیت کو برقرار رکھا' مثلاً علاء الدین نے ماغیوں کو سخت سزائیں ویں اور جب اس کے دربار کے عالم قاضی مغیث نے ان مزاؤں کو شریعت کے خلاف کما تو اس نے اس سے اختلاف کیا' کیونکہ اس کے نقطہ نظر سے بغاوتوں کے خاتمہ کے لئے ان مزاؤل يرعمل مونا ضروري تھا۔

اس لنے بادشاہوں نے اپنی شان و شوکت اور دبدبہ کے لئے ایرانی نظریہ

بادشاہت کو انقیار کر لیا' اور اس معالمہ میں شریعت کی کوئی پرواہ نہیں گی' یکی اور انہیں کے اس کے رویہ میں محروث کی اس کی محرمت کو چلانے کے لیے اگر انہیں اپنی غیر مسلم رعایا کی ضرورت ہوتی تو اے انہوں نے اختیار کیا' اور انہیں حکومت اور افتدار میں شریک بھی کیا۔ ہندوستان میں مسلمان حکران اس لئے کامیابی سے حکومت کر سکے کہ انہوں نے علاء کی راہنمائی کے بجائے کلی طور پر حکرانی کے طریقوں کو استعال کیا' اور اس لخاظ ہے اپنی حکومت کو سیکوئر بنیادوں پر استوار کیا' اس لئے جن حکرانوں نے اس سے انجاف کیا' ان کے زمانہ میں ملک سیای بجانوں اس لئے جن حکرانوں نے اس سے انجاف کیا' ان کے زمانہ میں ملک سیای بجانوں

کا شکار ہوا۔ مثلاً فیروز شاہ تغلق' اور اور تک زیب نے جب جزیہ کو نافذ کیا تو اس

نے معاشرہ میں بیجان اور انتشار بیدا کیا' اور اس کا متیجہ سای تاہی کی صورت میں

ہندوستان کے دو ہوے تھرانوں میں جن میں علاء الدین اور اکبر کے نام قابل ذکر ہیں' انہوں نے واضح طور پر شریعت کو مسترد کرکے اپنی پالیسی عملی نقاضوں کے تحت تھکیل دی' اور یمی وجہ تھی کہ ان کے دور حکومت میں جو استحکام اور خوش حالی و امن و ابان تھا وہ کسی اور زمانہ میں نہیں تھا' انہوں نے خصوصیت سے علاء کے اثر و رسوخ کو بالکل خم کر ویا اور سلطنت کو خالص سیای بنیادوں پر چلایا۔ دو سرے حکرانوں نے اس کے بجائے ہے راستہ افتیار کیا کہ ان سے مفاہمت رکمی' گر انہیں سیاسی معاملات میں وقعل نہیں ویے ویا۔

گر علاء ہندوستان کی تاریخ میں ہمیشہ انتشار کا باعث رہے' ان کی میہ کوسٹس رہی کہ وہ ندہب کو سیاست پر غالب کر دیں' اس لئے انہیں جب بھی موقع ملا انہوں نے حکومت کی تفکیل میں حصہ لیا۔ چونکہ قرون وسطیٰ میں بادشاہ کی ذات ہی سب پچھ

ہوتی تھی اس لئے یہ سمجھا جا آ تھا کہ اگر زہی خیالات کے حامل کو بادشاہ بنا ویا جائے تو وہ یورے معاشرے کو ای طرح ہے ڈھال لے گا۔ اس لئے یہ علماء جب مجمر تخلق اس کی اصلاحات اور اس کے ذہبی خیالات سے تنگ ہوئے تو انہوں نے اس کے ظاف بغاوتوں میں بھربور حصہ لیا اور اس کی وفات کے بعد فیروز تخلق کو اس لئے بادشاہ بتانے میں مدد دی کہ وہ ان کی بالیسیوں کو تافذ کرے گا۔ لیکن چند مادشاہوں کے' علاء کو حکومت و رماست میں تہمی مجمی غلبہ نہیں ہو سکا' کیونکہ حکمرانوں کو حکومت جلانے کے لئے جس رواداری کی ضرورت تھی' وہ علماء میں مفقور تھی۔ یہ ضرور ہوا کہ علماء کی وجہ سے حکمرانوں کو اکثر ریشانیوں کا سامنا کرنا ہوا' ایک اہم وجہ جس کی وجہ سے زمہی فسادات اور فرقہ وارانہ فضا سدا ہوتی تھی وہ علماء کا جذبہ تبلیغ تھا' اور جب وہ اختیارات کو استعمال کرتے ہوئے کسی کو جبرا" مسلمان بنا ليت أنو اس صورت من ہندوؤں میں تناؤ بردھ جا آ تھا۔ مثل ١٧٦٩ء میں سورت شهر میں قاضی نے اس بات کی کوشش کی کہ وہاں کے تاجروں کو مسلمان کرے۔ ان کے مندروں کو ڈھائے' اس نے ایک ہندو منٹی کی زبردی ختنہ بھی کروا ڈالی۔ اس کی وجہ سے سورت کے ہندو تا جروں اور عام ہندو آبادی میں زبردست ہراس کھیل گیا' احتجاج کے طور پر آجروں نے دکانیں بند کر دیں اور سورت شرچھوڑ کر دو سرے شر یطے گئے اور ساتھ ہی میں اورنگ زیب کو خط کے ذریعہ تمام تفصیل لکھی' اس پر ماوشاہ نے قاضی کی سرزنش کی' اور تاجروں کو یقین دلایا کہ ان پر زبردسی نمیں کی جائے

لوگوں کو جبرا مسلمان بنانا' ہندو عورت کو بھگا کر اس سے شادی کرنا اور پھر اسے مسلمان بنانا' ان کے نئے مندروں کو ڈھانا' سے وہ وجوہات تھیں جو زہبی نفرت و فرقہ

ای چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے مسلمان حکرانوں نے ہندوستان میں مجمی مجمی میں مبعی مجمی میں مرکاری طور پر مربر سی نہیں کی اور اس بات کی کوشش کی کہ ہندوؤں کے فہمی معاملات میں مجمی کوئی وغل نہیں ویا جائے۔

اسلامی معاشرے میں علاء کے اس تشدہ علی نظری اور جرکے ظاف صوفیاء نیادت کی جنوں نے شریعت کے مقابلہ میں طریقت کو اختیار کیا کہ جس میں تختی و جبر نے بجائے رواواری اور قوت برواشت تھی۔ گر ایک لحاظ سے صوفیاء نے شریعت اور اس کے نظام نے بغاوت نہیں کی بلکہ اس نظام سے ہٹ کر اور اس تربیعت اور اس کے نظام نے بغاوت نہیں کی بلکہ اس نظام سے ہٹ کر اور اس تبدیل کے بغیر ایک خبادل نظام قائم کیا کہ جو لوگوں کو اس تناو اور کھنچاؤ سے نجات دے کر انہیں پناہ گاہ فراہم کرتا تھا، گر انہوں نے نہ تو سامی نظام سے بحر کی اور نہ شریعت کی تختی پر تنقید کی بلکہ ان سے علیمہ ہو کر اپنی پناہ گاہیں تقیر کر لیس کہ جو لوگوں کو وقتی طور پر سکون تو دے دیتی تھیں، گر یہ معاشرہ کی زندگی ہیں کوئی تبدیلی لوگوں کو وقتی طور پر سکون تو دے دیتی تھیں، گر یہ معاشرہ کی زندگی ہیں کوئی تبدیلی لائے میں ناکام رہیں۔

چونکہ صوفیاء علماء کے فلام سے علیمہ ہو گئے تھے اس لئے یہ احمیں اپنا حریف اور رقب سجھتے تھے اور ان کی عوامی مقبولیت کو پندیدگی کی نگاہ سے نمیں دیکھتے تھے۔ اس لئے جب بھی انہیں موقع ملا تو یہ ان پر تفتید کرنے اور سزا دینے سے نمیں چوکتے بتے 'یہ ان کے طریقہ زندگی کو شریعت کے خلاف سمجھتے تھے 'ای لئے انہوں نے صوفیاء پر اعتراض کیا کہ وہ ساع کی محفلیں منعقد کرکے شریعت کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔ لیکن یہ ان کے خلاف کوئی جارحانہ اقدامات اس لئے نہیں کر سے 'کرونکہ ایک تو ان کے ساتھ یہ عقیدہ منبوب تھا کہ ان کے پاس روحانی قوت ہے 'کونکہ ایک تو ان کے ساتھ یہ عقیدہ منبوب تھا کہ ان کے پاس روحانی قوت ہے 'اور جو ان کو نقصان پنچائے گا وہ اس کی سزا پائے گا دو سرے ان کی عوام میں مقبولیت تھی 'اور اس لئے حکمراں و علاء ایسا کوئی قدم اٹھانے پر تیار نہیں تھے کہ جن مقبولیت کو نقصان سنے۔

شریعت و طریقت کے ساتھ تیمرا راستہ روشن خیانی واداری اور عقلیت کا تھا اسلامی معاشرے میں ایسے دانشوروں کی تعداد بھشہ سے کم رہی ہے جو ان نظریات کی تبلیغ کرتے اور ان میں بھی وہی لوگ کچھ کر سکے کہ جن کی سرپر تی کسی حکمراں نے کی اگر ابوالفضل کو اکبر نمیں ملتا تو یہ ناممکن تھا کہ وہ اپنے خیالات کا پرچار کر سکتا کی اگر ابوالفضل کو اکبر نمیں ملتا تو یہ ناممکن تھا کہ وہ اپنے خیالات کا پرچار کر سکتا اکبر کے دربار میں ایسے دانشور اکشے ہو گئے تھے جو پھر بھی کسی حکمراں کے دربار میں جمع نمیں ہو سکے۔ اور یہ اکبر کی صلح کل اور رواداری کی پالیسی تھی کہ جس نے مغل حکومت کو مشکلم بنیادوں براستوار کیا۔

موجودہ دور میں اسلامی ممالک اور خاص طور سے پاکستان جس صورت حال سے دوجار ہے اس میں ضرورت اس بات کی ہے کہ تاریخ کے تجربات کے بعد وہ اپنا انتخاب کرے کہ کیا اسے علاء کے بتائے ہوئے راستہ پر چل کر پس ماندگی اور رجعت برتی کی طرف جانا ہے یا موجودہ حالات کے تقاضوں کو دیکھتے ہوئے جمہوریت میکولرازم 'اور صنعتی ترقی و روشن خیالی کو اختیار کرنا؟ پوری اسلامی تاریخ میں جب سکولرازم 'اور صنعتی ترقی و روشن خیالی کو اختیار کرنا؟ بوری اسلامی تاریخ میں جب کھی بھی محاشرہ کو نقصانات اٹھانا پڑے '



کا اقتدار ہے۔ شریعت کا نفاذ ہونے کی وجہ سے وہ اپنی بے انتما دولت کے باوجود اتوام عالم میں کوئی با عزت مقام پیدا نہیں کر سکے' اس کی وجہ بیہ ہے کہ علاء ک متشدہ روبیہ اور نگ نظری کی وجہ سے سعودی معاشرہ ایک ایبا معاشرہ ہے کہ جس میں کوئی نقافت نہیں' انہوں نے ادب' شاعری' موسیق' مصوری' رقص' ادب و آداب' کی میں بھی کوئی جخلیقی کام سر انجام نہیں دیا۔ زبنی طور پر وہ ایک بخر اور ویران معاشرہ ہے کہ جمال نہ ان عرص کی میں بھی کوئی جوزت کی کوئی عزت ہے نہ وقار' اور نہ ہی جمال انسائی معاشرہ ہے کہ جمال نہ تو عورت کی کوئی عزت ہے نہ وقار' اور نہ ہی جمال انسائی حقوق کا کوئی پاس ہے۔ سعودی اور غیر سعودی کی تفریق نے اس معاشرہ کو جنوبی افریقہ سعودی شری کے ساتھ ہیں اور غیر سعودی کی تفریق کے ساتھ ہیں اور غیر سعودی کی تمام مجرموں سے ذیادہ برتر ہیں اور جب سعودی امراء اس تھٹن سے فرار ہو کر یورپ اور ایشیا کے ملکوں میں عیاشی کے لئے جاتے ہیں تو وہ انتمائی گھٹیا ذہنت کا بورپ اور ایشیا کے ملکوں میں عیاشی کے لئے جاتے ہیں تو وہ انتمائی گھٹیا ذہنت کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

اس طرح دو سرے اسلامی ملکوں میں اسلام کا استعال محض سیاسی مقاصد کو حاصل کرنے کے لئے ہو آ ہے ' جب سوڈان میں نمیری نے اپنی آمریت کو برقرار رکھنے کے تمام جیلے ختم کر چکا تھا تو اس نے اسلامی سزاؤں کے ذریعہ اپنی حکومت کی مت وسیع کنی جابی ' اور اب وہی کچھ معم قذافی لیبیا میں کر رہا ہے۔ اپنے جرو تشدد کی ناکامی کے بعد وہ بھی اسلامی سزاؤں میں پناہ لے رہا ہے ' آ کہ اس طرح اپنے مظالم کو اسلامی رنگ ویا جا سکے۔

پاکتان میں بھٹو سے لے کر ضیاء الحق' اور موجودہ محمراں اپنے سیاس مقاصد کے لئے اسلام کو استعال کر رہے ہیں' اور اس طرح ملک کو مزید مکڑے کمڑے

کرنے میں مصوف ہیں ، ذہبی ا قلیتوں کے ساتھ ناروا سلوک ، معاشی امور میں علاء کی رائے ، اور سیاسی مسائل میں ان کے مشورے ملک میں ، بحران پیدا کر چکے ہیں ، اس کے نتیجہ میں نہ تو پاکتانی قوم کا کوئی وجود عمل میں آ سکا اور نہ ہی بحیثیت مسلمان کے مسلم امدکی کوئی تشکیل ہو سکی۔

ضرورت اس بات کی ہے کہ ایک قوم کی تفکیل ، قومی ریاست کی بنیادوں پر ہو

کہ جس میں بلا تفریق ندہب سب شریک ہوں ، ملک کے ساس و معاشی سائل زمانہ
کی ضرورت اور تقاضوں کے مطابق ہوں۔ ثقافتی سرگرمیوں کا فروغ ہو تا کہ معاشرہ
سے تشدد ' بربریت ' اور کھنچاؤ ختم ہو ' جمہوری نظام اس طرح سے نافذ ہو کہ جس میں عوام کی طاقت ابحر کر آئے اور جاگیرواری تبلط و غلبہ کا خاتمہ ہو ' لوگ اپنی راہنما کا احتساب کر عیس ' اور ان کی غلطیوں کی سرزنش کر سیس۔ یہ ایک یو ٹو پیائی معاشرہ کا خاکہ نہیں بلکہ ایبا معاشرہ ہے کہ حقیقت میں بہت سے ملکوں میں قائم ہے ' اور یہ کی خقیقت میں بہت سے ملکوں میں قائم ہے ' اور یہ کا خاتم کر رہے ہیں ' محض سوال ہمارے احتجاب کا اور یہ کا معاشرہ قائم کر رہے ہیں ' محض سوال ہمارے احتجاب کا اور یہ کا معاشرہ قائم کر رہے ہیں ' محض سوال ہمارے احتجاب کا اور یہ کی اس قدم کا معاشرہ قائم کر رہے ہیں ' محض سوال ہمارے احتجاب کا جہیں اس قدم کا معاشرہ قائم کر رہے ہیں ' محض سوال ہمارے احتجاب کا جہیں اس قدم کا معاشرہ قائم کرنے کی کوئی خواہش ہے ؟

Southed the Marine Service of Smith Principles

contact that country investigation amounts and

restal through a northly enigns through soft to impro-

and a standard and more node, a visition

## كتابيات

عبدالقادر بد ایونی: منتخب التواریخ- کلکته 1868ء ابو الحن المادردی: الاحکام السطانیه (اردو ترجمه) نفیس اکیڈی کراچی 1968ء نظام الملک طوی: سیاست نامه (اردو ترجمه) نفیس اکیڈی کراچی (؟) مالک رام: (مرتب) خطبات ابوالکلام آزاد- اردو بإزار لامور (؟)

Ahmad, Aziz (edited): Religion and Society in Pakistan. Leiden 1971

Bashir, Ahmad: Akbar The Great. Lahore 1967.

Cantwell,c.w.s.: The Ulama in the Indian Politics. In:

C.H.Philips: Politics and Society in India. London 1963.

Haq, Mushir: Muslim Politics in Modern India. Meerut 1970.

Lapidus, Ira M: A History of Islamic Societies. Cambridge 1991.

Metcalf, B.D: Islamic Revival in British India: Deoband 1860-1900 Prianceton 1982.

Nanda, B.R: Gandhi: Pan-Islamism, Imperialism and Nationalism. Oxfrd 1989.

Report of the Court Inquiry (Muneer Report) Lahore 1954.

Rizvi, S.A.A: Shah Abdul Aziz. Canberra 1982.

Robinson, Francis: Separatism among Indian Muslims. Cambridge 1979.



E-mail: fictionhouse2004@hotmail.com Ph:042-7249218, 7237430